

تعليم ذاتي يبين كيف أجاب القرآن الكريم على الأسئلة الوجودية



# أنت تسأل.. والقرآن يجيب

تعليم ذاتي ضمن سلسلة السلوك والتزكية للمسلم الجديد



### حجمعية الدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالربوة ، ١٤٤٥ هـ

مركز اصول سلسلة السلوك والتزكية ٢: أنت تسأل والقرآن يجيب. / مركز اصول - ط١. ـ الرياض ، ١٤٤٥هـ ١١٨ ص ؛ . . سم

> رقم الإيداع: ۱۴۴۰/۷۳۲۱ ردمك: ۲-۲۹-۷۱۲۸-۳۰۳-۹۷۸



- قام المركز بتصميم هذا الإصدار.
- يتيح المركز طباعة الإصدار ونشره بأي وسيلة مع الالتزام بالإشارة إلى المصدر، وعدم التغيير في النص.
  - في حالة الطباعة يجب الالتزام بمعايير الجودة التي يعتمدها مركز أصول.





الحمد لله القائل: ﴿ تَبَارَكُ اللَّهِ الْفَائِلِ الْفَائِلِ الْفَائِلِ الْفَائِلِ الْفَائِلِ الْفَائِلِ اللَّهُ الْفَرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴿ آَنَ ﴾ [الفرقان: ١]، والصلاة والسلام على من أوحى إليه تعالى بقوله: ﴿ وَأَمَّا السَّابِلَ فَلَا أَلْتَ اللَّهُ وَأَصَالُهُ اللَّهُ وَأَصَالُهُ فَلَا لَنْهُرُ اللَّهُ وَأَصَالُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

#### وبعد:

إنّ مما لا شك فيه، أنّ حياة الإنسان مليئة بالتساؤلات مند طفولته وحتى اكتمال نضجه، ومن بين هذه التساؤلات أسئلةٌ خاصةٌ لا تكفّ عن الإلحاح بحثًا عن إجاباتها، حتى في أكثر اللحظات صفاء وسكينة.

إنها الأسئلة الوجودية التي قد يصل الإلحاح بها في بعض الأحيان إلى أن توقع النفس الإنسانية في الحيرة والشكوك، ولربما تحرف الإنسان في فكره وسلوكه ؛ ومن هنا يظهر تفرد القرآن الكريم، في قدرته على الإجابة على تلك الأسئلة.

يأتي الكتاب الذي بين أيدينا ليقرر مشروعية تلك الأسئلة، وكيف أجاب عنها القرآن، فيبين أولًا كيف عرَّف القرآن بنفسه، وكيف أجاب عن الأسئلة الوجودية الكبرى، وكيف عالج السلوكيات الخاطئة بخطابه الأخلاقي، وليُعَرِّف بمنهجه في الرد على المخالفين، ويبين حجية القرآن الكريم كمصدر تشريعي معجز شامل صالح لكل زمان ومكان، فهو الكتاب

الخالد الذي: ﴿ لا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ مَّ تَزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ عَلَيْهُ مُ أَعْضَلَتُ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ وهو: ﴿ كِنَابُ أُحْكَتَ اللَّهُ مُ أَعْضَلَتُ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ وهو: ﴿ كِنَابُ أُحْكَتَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمَابِ ليتحدث عِن موضوعات القرآن الكريم الكبرى، وكيف نفهم القرآن ونتعامل معه، لينتهي بنا المطاف إلى القول بأنه دستور حياة يدل على أنّ الله تعالى لم يخلق الإنسان في هذه الدنيا سدى، بل جعل له كتابًا مرشدًا أودع فيه خطابه الكامل ليهديه في سيره في الدنياة، فعرفه على ربه وعلى نفسه، وعلى وظيفته ومهمته على الأرض، ووضع له قوانين تضمن ممارسته لتلك الوظيفة على قوانين تضمن ممارسته لتلك الوظيفة على أتم وجه ليكون من المهتدين.

فنسأل الله سبحانه وتعالى خلال الرحلة في هذا الكتاب أن يُرينا الحق حقًا ويرزقنا اتباعه، ويُرينا الباطل باطلاً ويرزقنا اجتنابه، إنّه ولى ذلك والقادر عليه.

## محتويات الكتاب

### المحورالأول

## لمحة تعريفية بالقرآن الكريم



| نمهید                         | ١. |
|-------------------------------|----|
| لقرآن يعرّف بنفسه             | ١٢ |
| لقرآن يعرّف بمصدره            | ١٦ |
| موضوعات القرآن الكريم الرئيسة | 77 |
| كيف نفهم القرآن               | ٣. |
| لتقويم                        | ٣٤ |

#### المحورالثاني

## 



٣٨

٤٤

٤٦

04

| القرآن يعرّف بالله عزوجل                |
|-----------------------------------------|
| القرآن يجيب عن سبب الابتلاءات في الدنيا |
| القرآن يجيب عن حكمة خلق الإنسان         |
| التقويم                                 |

#### المحورالثالث

## إبطال القرآن لكبرى المقولات الخاطئة



| 70 | لّٰه الواحد |
|----|-------------|
| ٥٦ | لُه الواحد  |

القرآن والأسئلة الوجودية

التقويم '

#### المحورالرابع

## القرآن مصدر للتشريع ومعرفة الأحكام



| تمهيد                      | ٧٤  |
|----------------------------|-----|
| القرآن يعرف بتشريعاته      | ٧٦  |
| مصادر التشريع المختلف فيها | ۸٦  |
| التقويم                    | 9 4 |

#### المحورالخامس

تمهيد

## القرآن والأخلاق



97

91

| في الاسلام | الأخلاق | ن مصدر | لقرآ |
|------------|---------|--------|------|

الخطاب الأخلاقي في القرآن للفرد المسلم

الخطاب الأخلاقي في القرآن للأسرة المسلمة

الخطاب الأخلاقي في القرآن للمجتمع المسلم

الخطاب الأخلاقي في القرآن للدولة المسلمة

خطاب القرآن في تنظيم العلاقة الأخلاقية

التقويم



# لمحق تعريفية بالقرآن الكريم

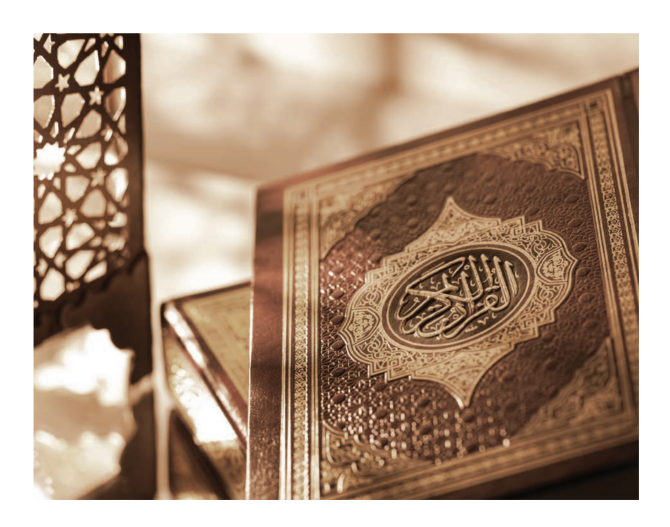
## أهـداف المحور

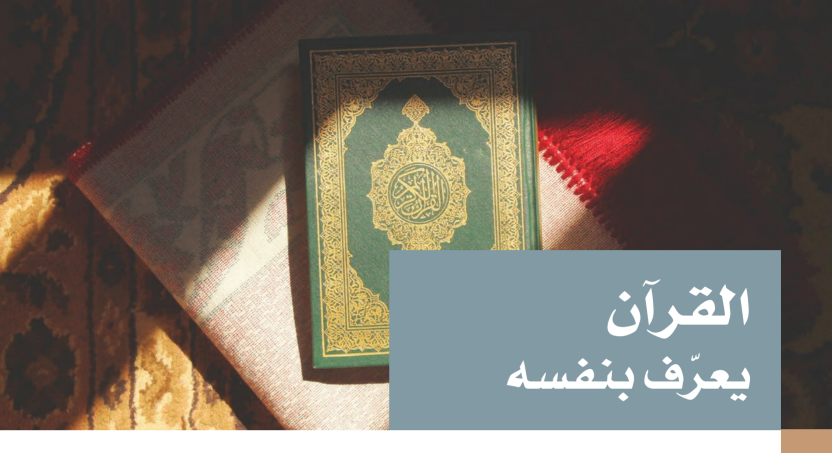
#### في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- 🛑 يشرح مفهوم القرآن الكريم .
- يشرح الفرق بين القرآن وبين الحديث النبوي والحديث القدسى .
  - يبين أن القرآن من عند الله تعالى .
  - و يعلل نزول القرآن على العرب أولاً وبالعربية .
  - يعلل اختيار محمد على لينزل عليه القرآن.
    - 🛑 يشرح شرط الانتفاع بالقرآن الكريم .



| الله جل في علاه                                                                              | المرسِل      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| رسول الله محمد بن عبد الله ﷺ.                                                                | حامل الرسالة |
| الإنس والجن إلى قيام الساعة .                                                                | المرسكل إليه |
| أم القرى مكة وما حولها                                                                       | المكان       |
| القرن السابع الميلادي القرن النموذجي للظروف السيئة<br>التي تسقط فيها الإنسانية زمن الجاهلية. | الزمان       |
| فرصة البشرية الأخيرة لتغيير ذلك كله                                                          | المناسبة     |
| هداية الخلق.                                                                                 | الغاية       |





عادةً ما يتم التعريف بالقرآن الكريم وتحديد مفهومه من خلال تعريف العلماء به، وهو أمرٌ لا غنى عنه، ولكن لنفسح المجال للقرآن ليعرِّف بنفسه ابتداءً.. بكلماته وحروفه.

اقرأ الآيات الآتية بتمعن وتدبر:

قال الله تعالى: ﴿ تَبَارِكَ ٱلَّذِي نَزَّلُ ٱلْفُرُّقَانَ عَلَى عَبْدِهِ - لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَدِيرًا ١٠ الفرفان:١]

وقال سبحانه: ﴿وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمُرِنَا ﴾ [الشورى:٥٢]

وقال أيضًا: ﴿مَاكُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ [الشورى:٥٦]

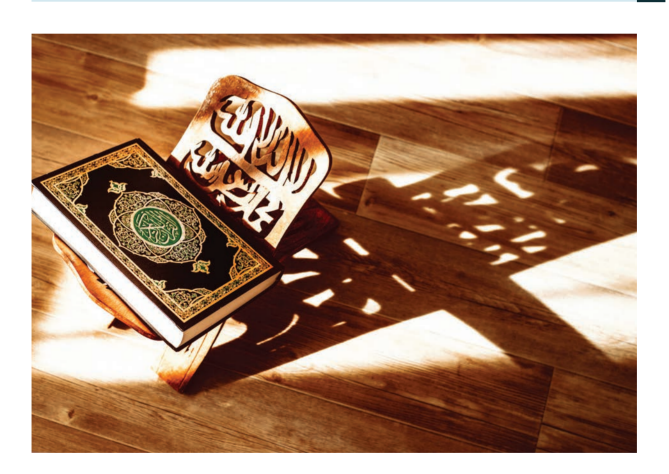
- ماذا تفهم من الآيات السابقة؟
- **بماذا** وصف الله تعالى القرآن؟
- ما العلاقة بين الفرقان والروح والنور؟

يخبرنا القرآن عن نفسه بكونه الضوء الذي يهدى الأمم من الظلمة إلى النور، وينفخ فيها روح العقيدة الصافية والقيم السامية ويفرق بين الحق والباطل ويهدى للطريق الأقوم. ابحث عن ثلاثة أسماء أخرى للقرآن الكريم، كما وردت في القرآن والسنة وركب منها معنى جديداً متكاملاً .



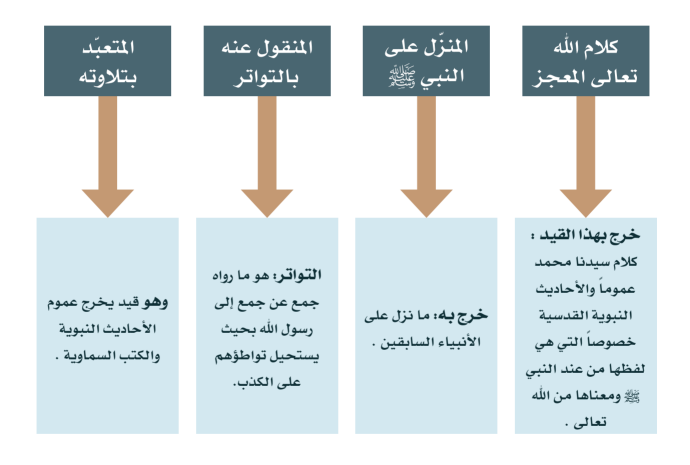
بإمكانك الاستعانة بمحركات البحث على الشبكة الإلكترونية أو بكتاب "الإتقان في علوم القرآن" للإمام السيوطي.

الام تشير الأسماء العديدة للقرآن الكريم برأيك؟



هذا ما يحدثنا به القرآن عن نفسه .. فماذا لو أردنا أن نسأل غيره ليعرفنا به فإلى من نتجه؟ سيجيبنا القرآن حينئذ ليقول: ﴿فَنَعَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَامُونَ ﴿ النحل: ٤٣] فماذا يخبرنا أهل الذكر .. أهل العلم .. عن القرآن؟

## سيقولون لنا إنّ القرآن هو :



## ما الفرق بين القرآن الكريم والحديث الشريف والحديث القدسي

| الحديث<br>النبوي الشريف             | الحديث<br>القدسي                     | المقرآن     | مجال المقارنة      |
|-------------------------------------|--------------------------------------|-------------|--------------------|
| من عند النبي عَلَيْهُ               | من عند النبي عَلَيْهُ                | من عند الله | اللفظ              |
| من عند النبي ﷺ                      | من عند الله                          | من عند الله | المعنى             |
| *                                   | *                                    | <b>✓</b>    | متعبَّد<br>بقراءته |
| *                                   | *                                    | <b>✓</b>    | مُعْجِز            |
| بعضه متواتر ،<br>والبعض الآخر آحاد. | بعضه متواتر ،<br>والبعض الآخر آحاد . | <b>✓</b>    | متواتر             |



- ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- ما مصدر القرآن الكريم؟
- **بواسطة** من أنزل القرآن على النبي

يعرف القرآن عن مصدره بأنه من الله رب العالمين، أنزله على قلب محمد الله رب العالمين، أنزله على قلب محمد ومن سأل دليلاً على صحة نسبته إلى الله سبحانه يجيبه القرآن بقوله:

وَلَكِن تَصَّدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِئْبِ لَا رَبَّ فَيُ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِئْبِ لَا رَبَّ فَيَ فُولُونَ ٱفْتَرَادُ قُلُ وَلَهِ مِن رَّبِ ٱلْعَالَمِينَ ( وَ اللهِ اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ إِن كُنْمُ صَلِيقِينَ ( وَ اللهِ إِن كُنْمُ صَلِيقِينَ ( وَ اللهِ إِن كُنْمُ صَلِيقِينَ ( وَ اللهِ اللهِ إِن كُنْمُ عَلَيْمِ اللهِ إِن كُنْمُ عَلَيْهِ إِن كُنْمُ عَلَيْهِ إِن كُنْمُ عَلَيْهِ اللهِ إِن كُنْمُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْمُ اللهِ إِن كُنْمُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي

- ماذا تفهم من هاتين الآيتين؟
- كيف استدلت الآيتان على إعجاز القرآن وصحة نسبته لله تعالى؟

يقول القرآن: لولم يكن مصدري من الله تعالى لاستطعتم أن تأتوا بمثلي فإن فعلتم ثبت صدق دعواكم، وإن عجزتم فأقروا إذا أني من عند الله العزيز العليم.

هكذا أجاب القرآن على هذا السؤال، جواباً مختصراً يترك المتسائل عاجزاً عن الكلام .. تماماً كما ترك قبل أكثر من ألفِ

وأربعمئة عام رجلاً من المشككين بالقرآن اسمه "عتبة بن ربيعة" فلنفسح المجال لعتبة ليروي لنا قصته (سيرة ابن هشام ص٢٩٣):

قال عتبة يوماً: يا معشر قريش، ألا أقوم الى محمد فأكلمه وأعرض عليه أموراً لعله يقبل بعضها فنعطيه أيها شاء، ويكف عنا؟ وذلك حين أسلم حمزة عم النبي، ورأوا أصحاب رسول الله عَنِي يزيدون ويكثرون؛ فقالوا: بلي يا أبا الوليد، قم إليه فكلمه.

فقام إليه عتبة حتى جلس إلى رسول الله عقب فقال: يا ابن أخي، إنك منا حيث قد علمت من السّطة (الشرف) في العشيرة، والمكان في النسب، وإنك قد أتيت قومك بأمر عظيم ... فاسمع مني أعرض عليك أموراً تنظر فيها لعلك تقبل منها بعضها.

فقال له رسول الله عليه : قل يا أبا الوليد، أسمع.

قال: يا ابن أخي، إن كنت إنما تريد بما جئت به من هذا الأمر مالاً جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالاً، وإن كنت تريد به شرفاً سودناك علينا، حتى لا نقطع أمراً دونك، وإن كنت تريد به ملكاً ملكناك علينا؛ وإن كان هذا الذي يأتيك رئياً -يقصد التابع من الجن- تراه لا تستطيع رده عن نفسك، طلبنا لك الطب، وبذلنا فيه أموالنا حتى نبرئك منه، فإنه ربما غلب التابع على الرجل حتى يُداوَى منه، أو كما قال له.

قال: فاسمع منى.

قال: أفعل.

**قال**: نعم.

فقال: بسم الله الرحمن الرحيم هم الله الرحمن الرحيم هم حمّ الله الرحمن الرحيم هم حمّ الله الرّجيم الله الرّجيم الله عُربيّاً لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ الله الله الله عَلَيْ وَقَالُواْ مَضِي رسول الله عَلَيْ فيها يقرؤها عليه.

فلما سمعها منه عتبة، أنصت لها، وألقى يديه خلف ظهره معتمداً عليهما يسمع منه؛ ثم انتهى رسول الله عليه الله السجدة منها، فسجد.

شم قال: قد سمعت يا أبا الوليد ما سمعت، فأنت وذاك.

فقام عتبة إلى أصحابه، فقال بعضهم لبعض: نحلف بالله لقد جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به.

فلما جلس إليهم قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟

قال: ورائي أني قد سمعت قولاً والله ما سمعت مثله قط، والله ما هو بالشعر، ما سمعت مثله قط، والله ما هو بالشعر، ولا بالسحر، ولا بالكهانة، يا معشر قريش، أطيعوني واجعلوها بي، وخَلُّوا بين هذا الرجل وبين ما هو فيه فاعتزلوه، فوالله ليكونن لقوله الذي سمعت منه نبأ عظيم، فإن تصبه العرب فقد كفيتموه بغيركم، وان يظهر على العرب فملكه ملككم، وعزه عزكم، وكنتم أسعد الناس به.

قالوا: سحرك والله يا أبا الوليد بلسانه.

قال: هذا رأيي فيه، فاصنعوا ما بدا لكم.

ماذا تفهم من هذه القصة؟

ماذا عرض أبو الوليد على النبي عَلَيْهُ مقابل ترك الدعوة إلى دينه؟

على ماذا يدل عجز عتبة عن مجاراة القرآن في بلاغته وفصاحته؟

لماذا سمَّى عتبة ما سمعه من القرآن بالنبأ العظيم؟ علام يدل ذلك؟

إن قصة عتبة مع قومه وهم أهل البلاغة والفصاحة دليل على كمال القرآن، فقد عاد عتبة مع حرصه على نقض القرآن صفر اليدين، لم يستطع فهم سر نظم القرآن الذي سمعه، ولا مجاراته، فقد كان فوق طاقة البشر، فالقرآن لا يشبه الشعر ولا السحر ولا الكهانة، وهذا ما كانت العرب تعرفه، لكن القرآن خارج عن حدود هذه المعرفة، وهذه

القصة تمثل المفتاح المناسب للدخول إلى الملامح الإعجازية التي تفوَّق بها القرآن الكريم على الكلام البشري.

فاستعمال القرآن للمفردة في مكانها الأنسب بحيث لو استبدلت بكلمة أخرى لأعطت معنى أقل إحاطة بالمقصود وأقل بلاغة، ضمن نسق فريد وتركيب عجيب مدهش، فهذا الكمال في الاستعمال هو الإعجاز اللغوي للقرآن الكريم الذي أبهر عتبة وجعله حائراً بماذا يجيب، بل أبهر وأعجز كل العرب.

ومعجزات القرآن تعدت الإعجاز اللغوي الدي أبهر فصحاء العرب لتشكل أوجها متعددة ؛ كالإعجاز في أخباره الغيبية السابقة واللاحقة، وكالإعجاز في تشريعاته وأحكامه، وكالإعجاز في إشاراته العلمية، إلى غير ذلك من الأوجه، لكن معجزة القرآن الكبرى تتمثل في التغيير الذي قلب حال العرب من مجرد قبائل وعشائر حائرة متناحرة تعيش تحت رحمة الأمم الأخرى إلى أمة موحدة عظيمة غيرت مسار التاريخ، وحررت أمما وشعوباً أخرى بلغت نصف العالم القديم وفي مدة قياسية لا تتعدى ثلاثة عقود وصنعت حضارة عالمية رشيدة.

هذه المعجزة تشبه معجزة إحياء الموتى، لأنها تمثل الماء الذي أصاب صحراء قاحلة لا يتوقع منها شيء

#### فأنبتت، ولم يحدث أن حصلت قضزة حضارية من لا شيء كما حصلت في المعجزة القرآنية.

ربما ستسأل بعد هذا: لماذا نزلت الرسالة في العرب؟

ولن يكون الجواب صعباً حينها، لأن معجزة القرآن في بناء الحضارة لم تكن لتظهر لو نزل القرآن في بيئة فارسية أو رومانية، فهم كانوا على درجة عالية من القوة وبمدنية متفوقة في عصرهم، وهو ما حدث مع المسيحية بالفعل، حين دخلت مجتمعاً متميزاً بحضارة وجاءت بقيم أعلى وأكثر رقياً.

لكن القرآن جاء إلى مجتمع يعيش على هامش الحضارة، وهنا تكمن المعجزة، فمجتمع العرب كان الميدان الأكثر خصوبة ليثبت القرآن إعجازه وقدرته على إحداث التغيير والتحول.





لم يكن اختيار العرب لإنزال القرآن إليهم من قبل الله تعالى انطلاقاً من سبب عرقي أو جغرافي، وإنما كان اختياراً توافرت فيه جميع الشروط المناسبة لإثبات معجزته في بيئة محدودة الإمكانيات وأقل ما يقال فيها إنها صحراء، إضافة لما علمه سبحانه وتعالى من صفات فيهم تؤهلهم لحمل الرسالة وتبليغ الدعوة.

أما لماذا نزل باللغة العربية فيجيب القرآن عن هذا التساؤل بقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ فَوَمِهِ لِبُبَيِّ فَمُ ﴾ (ابراهيم: ٤) فأبسط جواب هو أنها لغة العرب وهي وسيلة التفاهم مع القوم الذين أرسل إليهم الرسول، ومع ذلك فاللغة تحمل من الخصائص والمميزات ما لا يوجد في لغة أخرى، يقول الكاتب (إرنست رينان) في كتاب (تاريخ اللغات السامية) في وصف اللغة العربية: من أغرب المدهشات أن تثبت تلك اللغة القوية وتصل إلى درجة الكمال وسط الصحاري عند أمة من الرُّحَل، تلك اللغة التي فاقت إخوتها بكثرة مفرداتها ودقة معانيها وحسن نظام مبانيها، وكانت هذه اللغة مجهولة عند الأمم، ومن يوم أن علمت ظهرت لنا في حلل الكمال إلى درجة أنها لم تتغير أي تغير يذكر، حتى إنها لم يعرف لها في كل أطوار حياتها لا طفولة ولا شيخوخة.. (مجلة الأزهر مجلد ٣ ص ٢٤٠)، فهي لغة مناسبة لتكتنز معانى القرآن الكريم.



وقد يراودك سؤال هنا: هل هذا يعني أن القرآن العربي للعرب فقط؟ وإذا كانت تلك القفزة الحضارية لم تحدث لا في قديم التاريخ ولا في حديثه إلا مرة واحدة فهل هذا يعني أنها لن تتكرر مع أشخاص أو أمم أخرى؟

## يجيب القرآن: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

- اقرأ الآية بتدبر فماذا تفهم منها؟
- هـل تقتصـر الذكـرى علـى العـرب؟ أم
   تشـمل العـرب وغيرهـم؟
- كيف تستنج من الآية أن إعجاز القرآن متجدد؟

إن كون القرآن منزل للعالمين يعني أنه وإن كان نزل على العرب بداية فغير حالهم إلى الأفضل والأرقى، فإن معجزته مستمرة في كل الأزمان ولكل الأقوام، ولا يزال القرآن قادرًا على تغيير البشرية للأفضل، بخلاف كل المعجزات السابقة في الأديان الأخرى حيث لم يعد لها أى تأثير.

وقد تسألني: لماذا لم يتغير كل الناس بسماعهم للقرآن؟

## يجيبك القرآن أيضاً: ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَكَ المِعْدِ: ٤] لَكَ يَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

إنه يقولها صراحة دون تورية: إن شرط الاستفادة من القرآن وآياته ومعجزته أن تكون ممن يعقل، والعاقل يترك التكبر والتقليد الأعمى واتباع الهوى ويحكم عقله فيما يقرأه ويسمعه، وليست اللغة التي هي وعاء هذا الكتاب هي المعوّل عليها هنا، بل ما كنزته تلك اللغة من معان لآيات ودلائل لا سبيل لدركها سوى ﴿لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾.





- ١٠ في القرآن آيات كثيرة تدل على أن شرط الاستفادة من القرآن متعلق بإعمال
   العقل والتفكر وإلقاء السمع . اجمع تلك الآيات واقرأ في تفسيرها.
- ٢. في القرآن الكريم آيات تدل على أن هناك أناسًا لا ينتفعون من آيات القرآن الكريم
   لصفات فيهم، اجمع تلك الآيات وحاول أن تستخلص تلك الصفات.
  - ٣. ابحث في أدلة أخرى تؤكد على ربانية مصدر القرآن الكريم.

ولو سألت لماذا أنزل الله تعالى القرآن على محمد بن عبد الله واختاره من بين العرب ليحمل شرف هذه المهمة، وقد كانت العرب ترى -حين جهلت قدر محمد- من هو أكبر منه سناً وأعظم قدراً وأعلى منه شأناً على حد تعبير العرب ذاتها، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالُواْ لُولًا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى لَا الله رَجُلِ مِن الْقَرْءَانُ عَلَى الزحرف: ٣١].

اقرأ الآية بتدبر وتمعن، ما صفة الرجل النذي ترى قريش أنه أهل لنزول القرآن عليه؟

لماذا اعترض العرب على نزول القرآن على محمد عليه ؟

حاول أن ترد عليهم وتجيب على تساؤلهم واعتراضهم .

اعترضت قريش وتساءلت : كيف ينزل

اقرأ الآية جيداً، فماذا تفهم منها؟

كيف أجاب القرآن على اعتراضهم؟

من الذي قسم الأرزاق بين الناس وجعل بعضهم غنياً وبعضهم فقيراً وما الحكمة من ذلك؟

إن تقسيم الأرزاق والرحمة والعطايا إنما هو لله سبحانه وتعالى الذى خلقهم فلا يحق

لهم الاعتراض على شي من قسمته، والله سبحانه لا يفاضل بين عبادة بكثرة المال والمناصب، ولكن يفاضل بينهم بما اكتسبوا من أخلاق حميدة وأعمال صالحة، وقد بلغ النبي على مرتبة في الأخلاق من قبل النبوة، وكانت أعماله الصالحة مضرب مثل للناس في الأمانة وإعانة الضعيف ونصرة المظلوم وإغاثة المكروب فاختاره الله تعالى لرسالته القرآن- وتبليغها، قال سبحانه:

وأنت ترى كيف أجاب القرآن على هذا السؤال، كأنه سبحانه يقرر للناس قاعدة فيقول لهم: أيها الناس إن أعظمكم هو محمد بن عبد الله لأن مقياس العظمة هو الأخلاق والأعمال الصالحة النافعة للخلق وقد فاقكم محمد بذلك.



## قال الله تعالى: ﴿ أَمْ يَحُسُدُونَ أَلنَّاسَ عَلَىٰ مَآ ءَاتَنْهُمُ اللَّهُ مِن فَضِّلِهِ ۗ ﴾ [النساء: ٥٥]

- هل ترى في هذه الآية جواباً آخر على اعتراض العرب على نزول القرآن على محمد
   على محمد
  - لماذا لم تؤمن العرب بداية وخاصة سادة قريش بالقرآن وبمحمد على

- إن الحسد من أحد أسباب كفر قريش بمحمد على وبالقرآن الذي أنزل عليه، فقد ظنوا -جهلاً منهم- أنهم إن أقروا بنبوته تفاخر عليهم بها هو وعائلته، فامتلأت قلوبهم حسداً دفعهم إلى هذا الكفر وهذا الإنكار.
- الحسد والكبر واتباع الهوى أحد أهم الأسباب المانعة لقبول الحق والانتضاع بالقرآن الكريم.



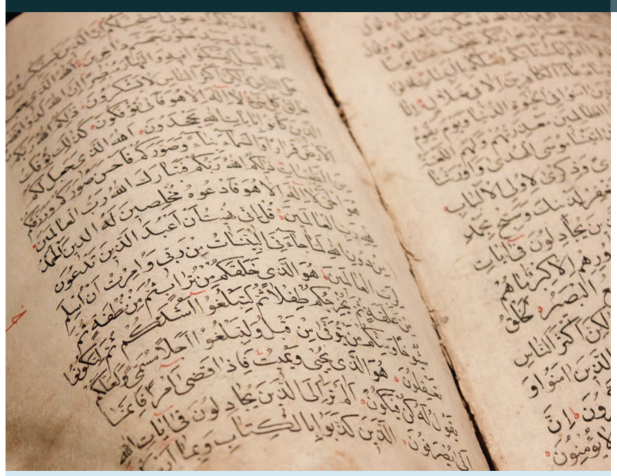
## قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَ انُ جُمُّلَةً وَنِحِدَةً ﴾ [الفرقان: ٣٦]

- بماذا اعترض الكافرون في مسألة نزول القرآن؟
  - کم سنة دام نزول القرآن؟
  - علل نزوله مفرقاً وعدم نزوله دفعة واحدة.





نزل القُرآن الكريم على قلب النبي -عليه الصلاة والسلام- مُفرَقاً حسب الوقائع والأحداث على مدار عمر الدعوة، وقد أنزله الله مُفرَقاً لحكم كثيرة، منها تثبيت قلب النبيّ -صلّى الله عليه وسلّم-؛ بتكرار نزول الوحي عليه، ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ النّهِ عَلَيْهِ وَسَلّم-؛ بتكرار نزول الوحي عليه، ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ النّهِ عَلَيْهِ صَلَّى لِنُتُبِّتَ بِهِ فَوَّا دَكَ وَرَتَّلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ النّهُ اللهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَقَالَ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوالْمُ عَالِمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَي





اكتب بحثاً تجمع فيه الحكمة من نزول القرآن مفرقاً على النبي ﷺ، وشاركه مع زملائك .

بإمكانك الاستعانة بكتب علوم القرآن ككتاب الاتقان للسيوطي وكتب التفسير.

نشاد



قد يأتى هنا سؤال يتبادر إلى ذهنك حول القرآن وهو: عن ماذا يتكلم القرآن الكريم حتى تكون له هذه الأهمية في انتشال الأفراد والأمم من التخلف إلى التقدم ومن الظلمات إلى النور؟

يجيب القرآن عن هذا التساؤل أيضًا بقوله: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبَّهُم يُحْشَرُونَ 🗥 ﴿ [الأنعام: ٣٨] وبقوله: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَكُمْ أَجْرًا كَلِيرًا ١٠٠٠

[الإسراء: ٩]

- ماذا تفهم من الآيتين السابقتين؟
- ماذا يحوى الكتاب وفق ما ورد فى الآية الأولى؟
- ما موضوع القرآن وغايته الرئيسة وفق ما ورد في الآية الثانية؟

يجيب القرآن: إن موضوعاتى غايتها وهدفها هداية الإنسان، لذلك تشمل مواضیعی جمیع حاجاته فی سیره فی الأرض من حيث نقطة الانطلاق مرورًا بضبط الحركة والعمل وتحديد الوجهة وكيف يتعامل مع العقبات في طريقه.

وهده الحاجات في جملتها يمكن إرجاعها إلى ثلاث وحدات رئيسة يندرج تحتها كل ما يلزم الإنسان لتحقيق عبوديته لله على هذه الأرض وضمان حياة طيبة له.

اقرأ معى بتدبر وتأمل الآيات الآتية:

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي جَحْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَّآءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ وَتَصْريفِ ٱلرِّينَجِ وَٱلسَّحَابِ

# ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتٍ لِقَوْمِ

وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا ءَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَ الْكِنَبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ ء وَالْكِتَبِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبَلُ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّهِ وَمَكَتِهِ كَتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَ وَالْيُوْمِ الْلَاخِرِ فَقَدَّ ضَلَّضَكَلًا بَعِيدًا ﴿ الساء: ١٣٦]

وقال عز وجل: ﴿ ثُمَّ جَعَلَنكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ الْأَمْرِ فَأُتَبِعُهَا وَلَائتَ بِعُ أَهْوَاءَ اللَّذِينَ لَا يَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهُ الْمَرْ فَأُتَبِعُهَا وَلَائتَ بِعُ أَهْوَاءَ اللَّذِينَ لَا يَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَافِينَ عَنِ الْغَيْظُ وَٱلْمَافِينَ عَنِ الْفَاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ اللهِ ﴿ وَاللهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ اللهِ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]

- ماذا تفهم من هذه الآيات؟
  - ما موضوع الآية الأولى؟
- بماذا أمر الله سبحانه وتعالى المؤمنين في الآية الثانية؟
- على ماذا تدل كلمة شريعة الواردة في الآية الثالثة؟
  - عن ماذا تتكلم الآية الرابعة؟



ارسـ العد مود

ارسم جدولًا وضع فيه عمودًا لموضوع من موضوعات القرآن ثم ضع في العمود الذي يجاوره مثال عليه من القرآن الكريم.. حاول أن تدون أكثر من موضوع واستعن بكتب التفسير لمساعدتك.

من تأمل آيات القرآن الكريم وجدها تتمحور حول ثلاثة مواضيع رئيسة:

أولها محور العقيدة: تكلم فيه عن الخلق ليستدل به على الله الخالق وحدانيته، ثم دعا إلى الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وكل ما يتعلق بها من قصص الأنبياء والترغيب والترهيب وذكر الجنة والنار.

المحور الثاني: محور التشريع: فذكر الفرائض التي فرضها الله على عباده، والمحرمات التي نهاهم عنها، وشرع ما ينظم حياتهم من زواج وطلاق ومعاملات اجتماعية ومالية ومدنية، وسن قوانين جزائية وعقوبات على من يرتكب الجنايات أو يتجاوز الحدود ويرتكب المنهيات.

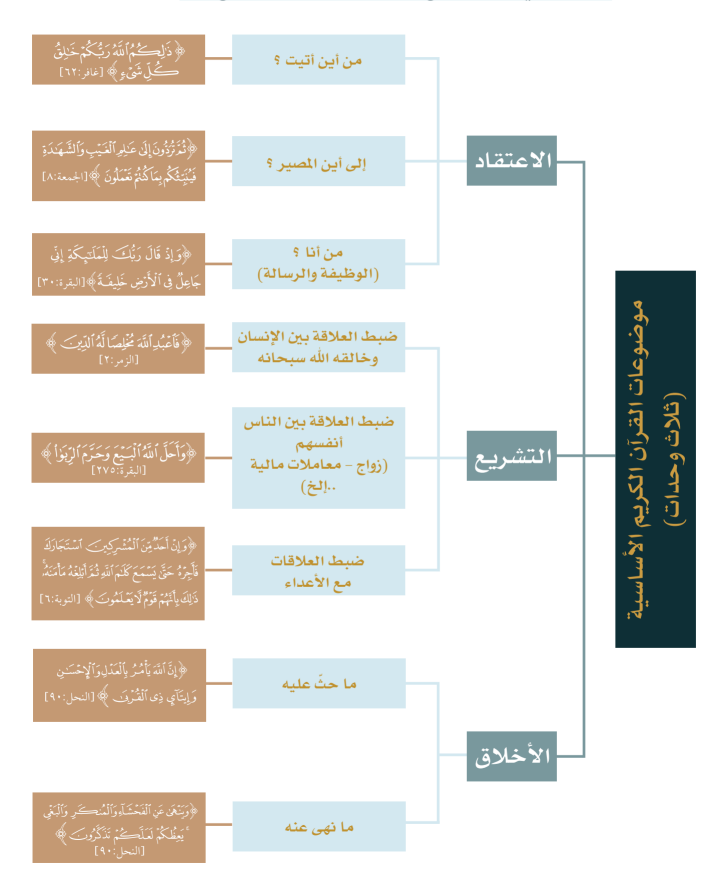
المحور الثالث: محور الأخلاق القائم على تزكية النفس والرقي بها، فأمر بالتحلي بالأخلاق الفاضلة ونهى عن الأخلاق الدنيئة.

وعالج القرآن الكريم تلك القضايا بطريقة فريدة حيث دمج بين التشريع والعقائد والأخلاق وربط فيما بينها، وضمنها في القصص القرآني في غالب الأحيان، وخاطب العقل والمنطق مع القلب والشعور، ليكون ذلك كله أدعى للاقتناع والامتثال.

وسلك القرآن في عرض مواضيعه أساليب متعددة ومختلفة، فتارة سلك سبيل التفصيل، كما في باب العقائد، وتارة سلك سبيل الإجمال كما في عرض الأحكام وترك التفصيل لمصادر أخرى أعطاها صلاحية التشريع سنأتي على ذكرها بعد قليل إن شاء الله تعالى.



#### والرسم الآتي يذكر مواضيع القرآن الكريم الرئيسة ونماذج منها:





**ويأتي** سؤال آخر يتبادر إلى الذهن، كيف نفهم القرآن؟ وماذا لو قرأنا القرآن فلم نفهم مراده؟ إلى من نلجأ إن أردنا تفسير آيات القرآن ليسهل علينا فهمها؟

توضیح:

الآيات المتشابهة هـى مـا خفـى معناهـا بنفـس اللفيظ وتحميل أكثير مين تفسير

وقال أيضا: ﴿ فَسَعَلُوٓا أَهَلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَلَّمُونَ اللَّهِ [النحل: ٤٣]

- ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- **بماذا** وصف الله سبحانه القرآن في الآية الأولى؟
- لماذا أمر الله تعالى بتدبر القرآن في الآية الثانية؟

يجيب القرآن بقوله: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ السَّفِ ٢ ]

وقال الله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَاكَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله

وقال سبحانه: ﴿ هُو ٱلَّذِي أَنزِلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ ءَايَنَتُ مُحْكَمَنَ هُنَ أُمُّ ٱلْكِئْبِ وَأُخُرُ مُتَشَلِهَاتُ ﴾

[آل عمر ان: ٧]

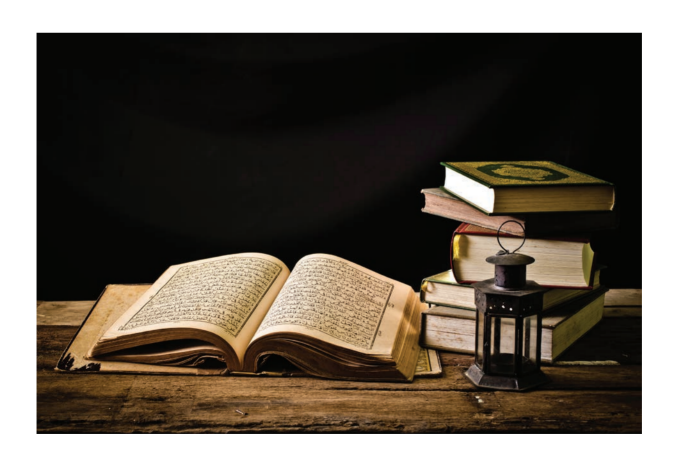
في القرآن الكريم بحسب الآية الثالثة نوعان من الآيات ما هما؟ وهل كلاهما قابل للتفسير؟ ما الطريق الذي دلنا الله سبحانه عليه للوصول إلى العلم؟

إن القرآن يصف نفسه بأنه ميسًر للفهم والحفظ فيقول: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرّنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلٌ مِن مُدّكِرٍ ﴿ الله الله الله الله الفاطه للحفظ والأداء، ومعانيه للفهم والعلم؛ لأنه أحسن الكلام لفظًا، وأصدقه معنى، فكل من أقبل عليه يسر الله عليه مطلوبه غاية التيسير، وسهله عليه، و"الذكر" شامل لكل ما يتذكر به الناس من الحلال والحرام، وأحكام الأمر والنهي، وأحكام الجزاء، والمواعظ والعبر، والعقائد، والقصص.

ومع كونه ميسراً في معظمه لفهم عامة الناس فإنه لا بد من توفر شرطين أساسيين:

أولهما: الإحاطة باللغة العربية التي نزل بها.

ثانيهما: العقل والتدبر والتفكر في آياته ليصل إلى الفهم السليم.



فأعظم ما يعين على فهم القرآن الكريم تعلم اللغة التي أنزل بها، وهي اللغة العربية، إذ بمعرفة أساليبها في التعبير يتوصل إلى فهم المقصود على وجهه الصحيح، فإن أمكن تعلم اللغة العربية، فذاك إنجاز كبير يؤجر عليه الإنسان، وإلا فقد اهتم المسلمون بترجمة معاني القرآن إلى اللغات المختلفة لتقريب فهمه، وترجموا كتب التفسير إلى لغات كثيرة، فإن أمكن الاطلاع على كتب تفسير القرآن التي ألفها علماء المسلمين، والتي تقوم على الأسس السليمة لتفسير القرآن لأعطى ذلك مزيد فهم لمراد القرآن الكريم.

#### وينبغي التنبه إلى مسألتين:

المسألة الأولى: الفهم العام للآية لا يضر معه الاختلاف في بعض التفاصيل؛ أي أنك قد تكون فاهماً الآية في الجملة، لكن لا تفهم معنى إحدى الكلمات فيها بالضبط، فهذا لا إشكال فيه، ويكفيك المعنى العام.

المسألة الثانية: أن في القرآن آيات متشابهة، وكلمات ليست واضحة المعاني وضوحاً جيداً تستطيع معه عامة الناس فهم المراد منها، فهنا يحيلنا القرآن إلى "أهل الذكر" لنسألهم، أي لا بد من اللجوء إلى العلماء الراسخين في العلم ليعطونا التفسير الصحيح.



#### مسائل في جمع القرآن وترتيبه وتلاوته:

اللذي ينبغي أن نعلمه أن ترتيب آيات القرآن وسوره، وأسماء هذه السور "توقيفي"؛ بمعنى أنه ثابت بوحي من الله سبحانه وتعالى وبأمر من رسوله؛ فالرسول تلقّاه من جبريل عليه السلام والصحابة تلقّوه من الرسول عليه، وحصل الإجماع من عهد الصحابة ومن بعدهم على هذا الترتيب.

ويستحب للمسلم الذي يقرأ القرآن في الصلاة أن يرتب قراءته على ما في المصحف، فهذا هو الأفضل وهذا هو المشروع، وهذا فعل الصحابة والسلف، فإن خالف ذلك في ترتيب السور فقراءته صحيحة ولا إثم عليه، ولكنه خالف الأولى والأفضل.

كما أن الأفضل والمستحب قراءة القرآن كله فلا يترك سورة دون قراءة -وهو المقصود بختم القرآن- حتى لا يكون هاجرًا له أو هاجرًا لشيء منه.



ارجع إلى كتب التفسير واقرأ في تفسير قوله تعالى ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكَرَبِّ إِنَّ قَرْمِى الْجَعَ إلى المُسلم هاجراً الفرقان: ٣٠] وابحث متى يكون المسلم هاجراً للقرآن.

| ما معيار التفاضل عند الله تعالى؟    |
|-------------------------------------|
|                                     |
|                                     |
|                                     |
|                                     |
|                                     |
|                                     |
| ما الدليل على أن القرآن كلام الله ﴿ |
|                                     |
|                                     |
|                                     |
|                                     |
|                                     |
|                                     |
|                                     |



#### صحح ما تحته خط:

- . يبلغ عدد سور القرآن : ٢٠٤ سورة.
- ب. الحديث النبوي الشريف كله متواتر.
- ت. ضبط العلماء تعريف القرآن الكريم بثلاثة قيود.
- ث. تعود الآية الكريمة: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَوا ﴾ إلى مجال الأخلاق.

## ٤

#### اربط بين إجابات القرآن الأتية والأسئلة المناسبة لها:

| الأسئلة                              | إجابات القرآن                                                                        |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ( ) من أين أتى الإنسان ؟             | ١. ﴿إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللَّهِ                             |
| ( ) هل القرآن للعرب فقط ؟            | ٢. ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ - لِيُبَيِّنَ لَهُمْ ﴾ |
| ( ) لماذا نزل القرآن باللغة العربية؟ | ٣. ﴿ فَسَّ عُلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ ﴾            |
| ( ) من يسأل الإنسان في أمور دينه ؟   | ٤. ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾                              |



# إجابات القرآن عن الأسئلة الوجودية

أهـداف المحور

#### في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- \_ يجيب عن الأسئلة الوجودية.
- عن ضرورة الإيمان بالله الواحد.
- ويجيب عن سبب وجود الابتلاء والشرور والآلام في الدنيا.
- ويُجيب عن وظيفة الإنسان في الأرض وعلاقتها بمفهومي " الجبر والاختيار " و" قضية الشر ".



#### الله الخالق

إن أول آية نزلت من القرآن الكريم على النبي على وهو في غار حراء كانت بمثابة رسالة استخدمت الوصف للتعريف بمرسلها، تدبر معي قول الله تعالى: ﴿ أَقُرا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه خَلَقَ اللَّهُ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقِي اللَّهُ الْقَرْأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ اللَّهِ اللَّهِ ٱلَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ لِلَّ ﴾ [العلق: ١ - ٤]

- الآيات؟ ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- ماذا يطلب الله تعالى من رسوله فيها؟
- كيف عرَّفت هذه الآيات بالله الذي أنزلها على نبيه؟
  - ما الرابط بين القراءة والخُلق والعلم؟

لقد اختار الله سبحانه أن يعرّف نفسه إلى رسوله الجديد، ومن ثم إلى كل إنسان بصفة أولى أساسية وهي أنَّه الله الخالق، وقد اختار سبحانه هذه الصفة تحديداً من بين سائر صفاته الأخرى كالرحمة والقدرة لأنها مفتاح تفسير كل شيء سيأتي بعدها. تخيّل لو أنّك أردت أن تتعاقد مع شركة لتقوم لك ببناء مجموعة سكنية في منطقة ما، ما أهم ما تتضمنه الأوراق التي ترسلها الشركات الراغبة في الحصول على ذلك العقد؟

- هل تكتفي مثلاً بقولها: إننا شركة بناء عظيمة جداً، ومتميزة كثيراً، ولدينا عدد من
   المهندسين لا يوجد مثلهم في البلاد؟ علل رأيك
  - الله الله عنه الشركة قائمة بأهم منجزاتها هل كنت تثق بخبرتها؟ ولماذا؟



liċl⁄añ

صفة الخلق التي بدأ القرآن بها في التعريف بالله سبحانه هي الصفة الأكثر أهميّة وجدارة بأن تتصدر قائمة الصفات المعرّفة بالله سبحانه المنزل لهذا القرآن.

#### شبهات وإجابات قرآنية

وقد يسأل المشككون هنا: من قال إننا أصلاً خلقٌ لذلك الإله؟! من قال إن هناك إلهًا يخلق أصلاً؟!

ألا يمكن أن نكون وُجِدنا هنا منذ الأزل؟ أو أننا خُلِقَنا صدفة!!

يجيبهم القرآن عن هذا التساؤل بقوله: ﴿ هَلْ أَنَّى عَلَى اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِل

حاول تدبر معنى هذه الآية فماذا تفهم؟ أين كان الإنسان قبل أن يولد؟

يجيبهم القرآن سالكاً أسلوب الفرض والجدل فيقول: لنفترض أيها المتشكك أنك غير مخلوق وأنك موجود منذ الأزل فارجع إلى تاريخ حياتك فهل صادف أن كنت يوما ما غير موجود في هذه الحياة، وهل مر عليك يوم ولدت فيه؟ سيقول نعم بلا شك، إذا أين كنت قبل الولادة؟! لا يقبل العقل إلا أن يكون الجواب إنني وجدت بعد أن لم أكن موجودًا، إذا فأنا مخلوق بلا شك.

فيعود هذا المشكك فيقول: أنا مخلوق لكن هذا لا يعني أنّ الله هو الخالق! ربما خُلِقَت صدفة من غير خالق!!

فيأتي القرآن بجواب مفحم يسكت منطقه الدي انطلق منه، تفكر معي في قول الله سبحانه: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ الله الله الله عَلَمُ اللهُ الله عَلَمُ اللهُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَل

[الطور: ٣٥ – ٣٦]

- النص؟ ماذا تفهم من هذا النص؟
- كيف يمكن أن يُخلَق شيء من لا
   شيء صدفة؟
- كيف للعقل أن يتصور أن يخلق الإنسان نفسه، وهو المخلوق أصلاً؟
   كيف يكون مخلوقاً وخالقاً في الوقت ذاته؟

يقول القرآن في جوابه لهؤلاء: إذا كنتم مخلوقين وليس الله هو الخالق فالعقل يحصر سبب وجودكم في احتمالين لا ثالث لهما: أن يكون الإنسان مخلوقاً من لا شيء، أو أنه خَلَق نَفسَه.

والعقل ذاته يقول باستحالة هذين الاحتمالين، أما الأول فلأن العقل يقر أنه لا شيء يوجد من لا شيء بالبداهة .

وأها الثاني فلأن من مسلمات العقل أيضاً أنه لا يمكن أن يتوقف وجود الشيء على نفسه، فلا يمكن أن نقول إن الإنسان خلق نفسه، لأن نفسه كانت قبل الخلق عدَماً تحتاج إلى من يوجدها! فإن فرضية أن يكون (أ) خلق (ب) ويكون في الوقت ذاته (ب) خلق (أ) فرضية يبطلها العقل لأنها تناقضه.

شم يدحض القرآن كل شبهة عند المتشكك فيشبت وجود الله الخالق الرازق بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ اذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ أَهْلُ مِنْ عَلَيْكُمُ أَهُلُ مِنْ اللَّهَ عَلَيْكُمُ أَهْلُ مِنْ السَّمَآءِ وَالْأَرْضَ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُو فَأَنْ لَا يُؤْفَكُمُ مِنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضَ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُو فَأَنْ لُونَ لُونَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضَ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُو فَأَنْ لُونَ كُونَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضَ لَآ إِلَهُ إِلَّا اللهِ عَلَيْكُمُ فَا فَالْمُونَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضَ لَآ إِلَهُ إِلَّا اللهُ عَلَيْكُمُ وَاللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ما العلاقة بين النعم ووجود الخالق؟

كيف استدل الله سبحانه بأمر الرزق على أنه هو الخالق؟

يفترض القرآن كل الاحتمالات العقلية للوجود فما الفرضية التي عرضها القرآن في هذه الآية؟



إن القرآن هنا يسأل سؤالاً عاماً ويقول: ضع في ذهنك أي احتمال تريد، لكن ﴿ هَلُ مِنْ خَلِقٍ عَيْرُ اللّهِ يَرُزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (فاطر:٣) فإن كان هناك إله خالق، فلا بد أن يكون كل شيء منه، النعم التي تتمتع بها، والرزق الذي يساق إليك، فانظر من يتحكم في هذا فهو الإله الحق وهو الله سبحانه.

#### من أدلة وجود الخالق إتقان الخلق

شم ينتقل القرآن ليعرّف الخلق بالحق سبحانه عبر عرض الدليل بعد الدليل تفكر في قول الله سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُمُ إِنْ أَخَذَ اللّهُ سَمَعَكُمْ وَأَبْصَرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَّنَ إِلَهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِهِ انظُرُ كَاللّه سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ أَلَهُ مَا اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَّنَ إِلَهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِهِ انظُرُ كُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَّنَ إِلَهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِهِ انظُر كُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَّنَ إِلَهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِهِ انظُر كُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَّنَ إِلَهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِهِ انظُر كُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ مَّنَ إِلَهُ عَيْرُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَيْرُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَيْرُ اللّهُ عَيْرُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَ

- الآية؟ ماذا تفهم من هذه الآية؟
- لماذا اختار الله سبحانه وتعالى نعمة السمع والبصر للتمثيل على نعمه؟
- لماذا يصعب تصور أن يصل العلم الحديث إلى اختراع عين تشابه عين الإنسان مئة بالمئة؟

وللجواب على هذا بحثت في البنية التشريحية للعين، وفي أثناء البحث وقعت على مقالة علمية تقول: العينُ التي خلقها الله جلَّ جلالُه ولَفَتَ نظرَنا إليها هيَ آيةٌ من أكبر الآيات الدالة على عظمته، هذه العين ترى الأشياء بحجمها الحقيقي وبألوانها الدقيقة. إنَّ العينَ البشرية السليمة تستطيعُ أن تُميّزَ بينَ لونين من بينِ ثمانمئة ألف لونِ مُدرِّجٍ أمامَها، أي لو درِّجنا اللونَ الأخضرَ مثلاً إلى ثمانمئة ألف درجة، فالعين البشرية تستطيع أن تُدرِكَ الفرقَ بينَ درجتين من الأخضرَ مثلاً إلى ثمانمئة ألف درجة، فالعين البشرية تستطيع أن تُدرِكَ الفرق بينَ درجتين من الذي هو العدسة مرن، والشبكية التي فيها مئة وثلاثون مليون عُصية ومخروط، تستقبلُ الخيال الذي يأتيها من العدسة ، وهذه الشبكية بعدُها عن العدسة ثابت، فكيفَ السبيلُ إلى أن نرى الأشياءَ رؤيةً دقيقةً مع أنها تتبدلُ في مواقعها من العين؟

هُناكَ عضلاتً هُدبيّةً بالغةُ الدِقّة تضغط على العدسة ضغطاً بالميكرونات بحيثُ يبقى خيالُ الأشياء المرئية على شبكية العين، وهذهِ العمليةُ يعجزُ عن أن يفعلَها كل علماء الضوء، إنَّ العين تقومُ بهذهِ العملية المُعقدّة بشكلِ مُذهلِ وعجيب.'

ربما سيقول المتشكك: إذاً فالعلم الذي درس العين واكتشف كل هذه التعقيدات في عملية الرؤية، هو الخيار الوحيد المتبقي والذي يمكن أن نجعله في موازاة الخالق المفروض، ويمكن له أن يأتينا بكل ما يأتينا الخالق، وعندها لن نكون بحاجة إليه.

ا انظر: المقال في دليل MSD في الشبكة العنكبوتية.

سأقول له: لندع العلم يجيبك هذه المرّة، ومن آخر النتائج التي توصل إليها العلماء، ففي بحث يعود إلى سنة ٢٠٢٠، لخصته مجلة Nature في طبعتها المعربة لبحث عن "عين محاكية للعين البشرية ذات شبكية نصف كروية " يقولون فيه: تتمتع العين البشرية بخصائص استثنائية فيما يتعلق باستشعار الصور، فهي تمتاز على سبيل المثال – بمجال رؤية واسع للغاية، ودرجة عالية من الدقة والحساسية، فضلاً عن انخفاض مستوى الانحراف، ولو أمكن تطوير أعين محاكية لهذه الخصائص، فسوف يكون ذلك تطوراً إيجابياً مهماً، ولا سيما في مجال الروبوتات، ووسائل الإبصار التعويضية، غير أن الشكل الكروي للعين الطبيعية، وشبكيتها، يقفان عائقاً أمام تصنيع الأجهزة المحاكية لها".

هذا ما يقوله العلم الذي فزعت إليه في مقابلة الخالق، ومعه ينتهي هذا الافتراض، فمهما تقدم العلم فلن يستطيع خلق أدنى مخلوق كالذباب كما قال القرآن وتحدى الناس: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُۥ وَإِن يَسَلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا وَمُولِ اللَّهُ مَعُواْ لَهُۥ وَإِن يَسَلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَعْلَقُواْ ذُبَابًا وَلُو الجَّتَمَعُواْ لَهُۥ وَإِن يَسَلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَعْدُوهُ مِنْ فُولِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

ولو أذهب الله بصر أحد ما، فلا أحد غيره يستطيع أن يأتي به كائناً من كان، ويصدق معه قول الله سبحانه: ﴿قُلِ ٱللهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ [الرعد: ١٦] وليس العلم، بل العلم يثبت أن الله هو الخالق، ولذا قرن القرآن بين صفة الخلق والعلم في الآيات التي عرف بها عن الله سبحانه، فقال: ﴿أَفُرا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى ال

ابحث في البنية التشريحية لأحد أعضاء الجسم واستدل بدقة صنعها على الخالق سبحانه.

بإمكانك العودة إلى أحد المراجع التشريحية، وليكن Gray's Anatomy for students بإمكانك العودة إلى أحد المراجع الثشريحية للأذن مثلاً، ومدى دلالتها على دقة صنع الله تعالى.

٢ وهي مجلة علمية عالمية شهيرة في مجالات العلوم المختلفة، وقد نشرت ملخص هذا البحث في دوريتها : ٣١ يونيو / حزيران ٢٠٢٠، ص ٥٧.



قىل تعالى، ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنْتُم مُّوقِنِينَ ﴿ فَا قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُۥ أَلَا تَسْقِعُونَ ﴿ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَلِينَ ﴿ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِى ٓ أُرْسِلَ إِلَيْكُو لَمَجْنُونُ ﴿ فَا لَا تَسْقِعُونَ ﴿ فَالْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۚ إِن كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

[الشـعراء: ٢٣ - ٢٨]

#### ماذا تفهم من هذه الآيات؟

- ماذا سأل فرعون وبماذا أجاب موسى عليه السلام؟
  - کیف عرَّف موسی برب العالمین؟
- ما موقف فرعون من هذا التعريف؟ وبماذا قابل موسى عليه السلام هذا الموقف؟

| SAALAS.  | خير الأله تحال | waith a :   | لأدات منه حمم   | 🗨 استُخدم في هذه ا |
|----------|----------------|-------------|-----------------|--------------------|
| ے سے سو، | <i></i>        | ير ئي السري | ۔ یات حصوبی حمد | المستحدم سي هدور   |

In the state of th

ارجع إلى كتاب «المنهج السليم في التعامل مع الشبهات» من هذه السلسلة، واطلع فيه على مصادر تلقي الحقائق.



#### الحكمة من وجود الشرور والابتلاءات

قد يقر الإنسان عقلاً أن الخالق هو الله واحد، لكنه لربما يتساءل: لماذا خلق الشرور الموجودة في هذا العالم؟

لماذا يموت طفل صغير بمرض عضال ويحرم أهله منه وهم الذين انتظروه جنيناً وحسبوا الوقت لولادته بالأيام والثواني؟ ولماذا توجد الفيضانات والأعاصير المدمرة، والحروب البشعة، والأمراض الفتاكة؟

يجيب القرآن عن هذا التساؤل بشكل واضح ، فاقرأ معي قول الله تعالى: ﴿وَنَبُلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ الْأَنبِاء: ٣٥]

- ماذا تفهم من هذه الآية؟
- ماذا سمَّى الله سبحانه وتعالى الشر والخير؟

بماذا يبتلي الله سبحانه وتعالى الإنسان؟
 ما العلاقة بين الابتلاء والرجوع إلى
 الله في نهاية المطاف؟

إن القرآن يجيب على هذا التساؤل بأنّ كلًا من الخير والشر اللذين يصيبان الإنسان هما من صنع الله تعالى، لكنه في سياق الجواب ذاته يبين الحكمة من خلقهما وسبب وجودهما باستخدام لفظّي: ﴿وَنَبُلُوكُم ﴾ وفتنة يختبر بهما عباده، على الرغم من أن العقل يستبعد عادة كون الخير ابتلاء وإنما يحصر الابتلاء والفتنة بالشر، ثم يشير إلى أن نتائج هذا الاختبار نجاحاً ورسوبا والجزاء عليه يكون يوم القيامة حيث قال: وإلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنياء: ٣]

فإذا تساءل الإنسان: ولماذا هما فتنة وابتلاء أصلاً؟ ألا يمكن أن نمضي الحياة بخير بلا فتنة ولا ابتلاء؟

يجيب القرآن عن هذا التساؤل أيضاً بتبيين طبيعة الحياة في الدنيا ووظيفة الإنسان فيها، تدبر قول الله سبحانه وتعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ لِكُ ﴾ [البلد:٤]

وقوله عز وجل: ﴿ اللَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيْوَةَ لِلْمَاؤِتُ وَٱلْحَيْوَةَ لِلْمَاؤِثُ الْمَعْوِدُ الْمَائِرُ الْمَعْفُورُ اللَّهُ الْمَائِرِدُ ٱلْعَفُورُ اللَّهُ الْمَائِدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمَائِدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ

ماذا تفهم من هاتين الآيتين؟

ما معنى الكبد في الآية الأولى؟
 ما الفاية من الابتلاء بالموت والحياة؟

يبين القرآن أنّ الطريق في هذه الحياة غير مفروشة بالورود، بل حياة الإنسان مجبولة بالمشقة والتعب وأن كل شيء في هذه الحياة في جوهره وحقيقته جزءً من امتحان كبير، منذ ولادة الإنسان إلى الموت، مع ما بينهما من الخير والشر اللذين يصيبانه، فهذه الحياة التي هي حَبِّ الخير فيها كما الشر جزء من هذا الامتحان، والنجاح فيه لا يقلُّ صعوبةً عن اجتياز اختبار الشر نفسه.

#### يقول الله تعالى: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوءَ ﴾ (النمل: ١٢)

- القية؟ ماذا تفهم من هذه الآية؟
- ما الذي يدفع الإنسان إلى دعاء ربه عند الاضطرار؟
- كيف أبطل القرآن بهذه الحقيقة الفطرية القول بأنّ الخالق هو مصدر الشر في العالم؟

إن الاضطرار حالةٌ ثابتة في الإنسان، لأن حياته طبعت على الابتلاء كما تقدم، وإنّ هذا الاضطرار يشعر الإنسان بالضعف ويشعره في قرارة نفسه أن هناك قويًا قادرًا على كشفه فيدعوه، وهذا من أبرز ما يفسّر حالة التدين المنتشرة بين مختلف شعوب الأرض، والقرآن استخدم هذه الحقيقة الفطرية لإثبات وجود الله تعالى الذي يرجع إليه كل ما في الكون وهو القادر على أن يكشف السوء والشر عن المضطرين، فالشر الذي اضطرك للرجوع إلى فطرتك ودعاء ربك الذي خلقك لينقذك ليس شراً بالمطلق، فكيف يكون هذا الرب الذي دعوته فأنقذك هو مصدر الشرور في العالم؟!





#### وظيفة الإنسان في الأرض

عند اكتمال الصورة يُفهم المراد، ولفهم الحكمة من وجود الشرفي الأرض لا بد من فهم طبيعة الحياة الدنيا ودور الإنسان فيها ووظيفته المطلوب منه أداؤها.

- الآية؟ ماذا تفهم من هذه الآية؟
- الأرض؟ ما مهمة الإنسان على هذه الأرض؟
- بماذا وصفت الملائكة عمل الإنسان في الأرض؟

ما علاقة هذا بقضية وجود الشر واستكمال صورة الحكمة من خلقه؟

إن الوظيفة التي خلق الله الإنسان لأجلها كما يحددها القرآن في هذه الآية هي الاستخلاف، أي: أن يكون خليفة الله في اعمار أرضه، يقول سبحانه وتعالى: ﴿هُوَ الْشَاكُمُ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُم فِيها ﴾ [هود: ٦١] ويتمثل هذا الإعمار بسعيك أن تغادر الحياة وهي في حال أفضل مما دخلت عليها؛ بنشر تعاليم الله بين عباد الله، وعمارة الأرض وفق مراد الله، ويمارة الأرض وفيها الكافر، فيها الطيب وفيها الخبيث، فبينما أنت تسعى فيها الطيب وفيها الخبيث، فبينما أنت تسعى نفوس أولئك الكافرين الفاسدين إعمارها لأنه يضر بمصالحهم، فيعيثون فيها فساداً بفعل الجرائم من قتل وتعذيب، ولهذا تعجبت بفعل الجرائم من قتل وتعذيب، ولهذا تعجبت

الله القوة إعمار الا

نشاط إثرائم

الملائكة من توظيف الله سبحانه للإنسان في إعمار الأرض، لأنها علمت من طبيعة الإنس وما فيهم من ميول وشهوات ما يخوفها من طغيان هذه الصفات عليهم فينقلب الإعمار إفساداً، فيصبح هذا الشر محنة وابتلاء للمؤمن فيسعى في إصلاح فساد المفسدين. وهو فتنة أيضاً للطائفة الأخرى حيث منحها الله القوة والأسباب وطلب منها توظيفها في إعمار الأرض ففشلت في استخدام هذه

القوة، واستخدمتها في الإفساد بدل الإعمار.

فالغنى للمسلم فتنة واختبار له، فإذا كان واعياً لمفهوم الاستخلاف في هذا المال، سعى في تخفيف الفقر الموجود في العالم، والذي سببه في غالب الأحيان شر الأقوياء بجشعهم وطمعهم واستضعافهم للفقراء واستغلالهم دون وجه حق.

#### قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَّةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠]

#### وقال سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ( الذاريات: ٥٦]

كيف يمكن الجمع بين مفهوم " الاستخلاف " ومفهوم " العبادة" ، في الآيتين مع أنهما ذكرا في معرض الحكمة من خلق الإنسان؟ اكتب بحثاً في ذلك وناقشه مع أصدقائك.

إذن مع اكتمال عناصر الصورة لدى الإنسان أصبح بإمكاننا أن نقول: إن الحياة وجدت لتكون دار امتحان، والشر – كما الخير – هو جزء من هذه الحياة، وهو جزء من هذا الامتحان، والإجابة على الامتحان تتطلب فهم طبيعة هذه الحياة والصبر عليها من جهة، ومن جهة أخرى العمل على تحسين ذلك الواقع وظروف تلك الحياة.

لنا فإن استعمال القرآن كلمة "الابتلاء" عن الشر، بدل كلمة "معاناة" يعطي المبتلَى

به تفسيراً داخلياً يوضح له أن ما حدث ربما كان تقويةً للمرء استعداداً لتجارب قادمة.. أو عقوبةً.. أو تظهيراً.. أو تذكيراً.

أما إذا كان الابتلاء بسبب بشر كالطغاة أو الظلمة الذين تسببوا بمعاناة الناس فسيتعرضون لعقاب شديد ولو بعد حين، وهذا المفهوم هو البعد الثاني الذي أضافه القرآن عند حديثه عن الشر عندما ختم آية الأنبياء بقوله: ﴿وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ وَ اللَّهَ الدنيا اللهُ المشهد .

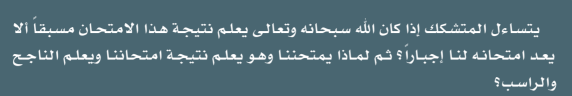
يقول المتشكك إن الله الذي خلق الشر أراد ذلك، وهذا يعني أننا مجبرون على أفعالنا واختياراتنا ويشهد له قوله تعالى: ﴿ وَمَا نَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ١٦﴾ [التكوير:٢٩]، ثم إذا وقعنا به عاقبنا عليه .

- کیف ترد علی هذه الدعوی؟
- هل الإنسان مُسَيَّر أم مُخُيَّر في هذه الحياة؟ وكيف توجه معنى الآية في ضوء هذه القضية؟
- كيف بستقيم تكليف وإجبار؟ أليس المكلِّف أمام خيارين إما أن يقوم بما كُلُّف به أو أن نعرض عنه؟

إن كوننا أصحاب وظيفة على هذه الأرض يقتضي بالضرورة أننا مكلفون من قبل الله تعالى بتحقيق هذه الوظيفة وتنفيذها، والتكليف يقتضي التخيير أي أننا أمام خيارين إما القيام بهذه الوظيفة، أو الإعراض عنها، وهو ما يعبّر عنه القرآن بقوله: ﴿إِنَّاهَدَيْنَهُ ٱلسَّبِلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كُفُورًا ﴿ ۖ ﴾ (الإنسان: ٣) فللإنسبان حرية الاختيار، ولكنها حرية اختيار مرتبطة بنتائج نهائية، فالذي أعرض عن القيام بالوظيفة ولم يقم بحقها فالنتيجة ستكون حينها: ﴿ سَلَسِلاً وَأَغَلَلاً وَسَعِيرًا كَ الْهِ الإنسان: ٤) وفي الجهة المقابلة: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كُأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ١٠٠ ﴿ (الإنسان، ٥)

أما قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءُ أَللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ (١٠) ﴿ (التحوير:٢٩) فإنها تؤكد على تخيير الإنسان لأن مشيئة الله أن يكون الإنسان مخيراً بين واحد من هذين الأمرين: ﴿إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كُفُورًا ﴿ ﴾ (الإنسان: ٣) فالأستاذ الذي يضرض على طلابه وظيفة ما لليوم التالي، لن يقول أحد إنّ فرضه هذا هو إجبارٌ لهم، طالما أنه من الممكن تصور احتمال عدم القيام به من قبل عدد منهم بل وريما جميعهم.





- كيف يمكنك أن تجيب على هذا التساؤل وفق منهج القرآن في الرد على المتشككين؟
  - أعط مثالا يمكن أن يبين الفرق بين العلم بالشيء والإجبار عليه.
- برأیك ماذا یقول هذا المتشكك لو كرم الله الناجحین وعاقب الراسبین قبل
   الامتحان؟

يقول الله تعالى: ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشَرُكُواْلُوَ شَاءَ اللَّهُ مَاۤ أَشَرَكُنَا وَلَآ ءَابَآوُنَا وَلَا حَرَّمُنَا مِن شَيَّءٍ ۚ كَذَاكُمُ مِّنْ عِلْدِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ۖ إِن تَنْبِعُونَ كَافُواْ بَأْسَنَا ۗ قُلُ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْدِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ۖ إِن تَنْبِعُونَ إِلَا اللَّهِ مَا إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ أَنتُدُ إِلَّا تَغُرُصُونَ الْكُنْ ﴾ (الانعام: ١٤٨).

- ماذا تفهم هذه الآية؟
- بماذا برر المشركون شركهم؟
- ما المنهج الذي استخدمه القرآن في الرد عليهم وتفنيد تبريرهم؟
  - اذكر شاهداً استخدم فيه القرآن هذا المنهج؟



برر المشركون ما هم عليه من شرك بأن الله شاء لهم هذا الإشراك، فكأنهم مجبرون على شركهم، فاحتج عليهم القرآن وطالبهم بتقديم الدليل على ذلك الإجبار، أو إظهار ما يثبت دعواهم، فإذا لم يفعلوا - والحال أنهم لن يفعلوا إذ لا دليل عليه - قامت الحجة عليهم بأن ادعائهم هذا مجرد إسقاط للمسؤولية عن أنفسهم، وأنهم لم يُتعبوا عقولهم في البحث عن الحقيقة ، واكتفوا باتباع آبائهم والسير على خطاهم دون أي تفكير أو تيقن.





في نهاية هذا المحور، لا بد أن نتذكر أن القرآن قدم أجوبة مقنعة عن كبرى الأسئلة المتعلقة بالخلق، فبرهن أن الله سبحانه وتعالى الخالق الواحد، وأجاب عن حكمة خلق الإنسان باستخلافه في الأرض، وأجاب عن حكمة خلق الإنسان باستخلافه في الأرض، وأجاب عن حكمة خلق الشر ووجوده في العالم، ثم أثبت الاختيار للإنسان في ممارسة وظيفته الاستخلافية في هذه الأرض، ونفى الجبر عنه، بل أعطاه الاختيار المرتبط بالمحاسبة يوم القيامة، فهي إذن أركان أربعة:

- ١. الإيمان بالله سبحانه وتعالى خالقاً واحداً.
- نهم طبيعة الحياة وكونها دار امتحان وابتلاء.
- ٣. فهم وظيفة الإنسان الاستخلافية على هذه الأرض.
- ٤. الآخرة هي مكان النتيجة النهائية لحرية الاختيار.

أربعة أركان متكاملة، مجتمعة، تشكل عيناً بصيرة تمنحنا نظرة متوازنة عن وجودنا وطبيعة علاقتنا بالله سبحانه وتعالى، وبها أيضاً يمكن فهم ودفع ما يعترضنا من شبهات عن طبيعة تلك العلاقة بيننا وبين الله تعالى.

#### عن أبي سعيد الخدري ، قال النبي عَلِيُّهُ:

«ما من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثمٌ ولا قطيعةٌ رحم إلَّا أعطاه اللهُ بها إحدى ثلاثٍ: إمَّا أن يعجِّلَ لُه دعوتَه وإمَّا أن يدَّخِرَها له في الآخرة وإمَّا أن يصرف عنه من السُّوء مثلَها» (رواه أحمد برقم ١١١٣، وهو حديث حسن)

في ضوء هذا الحديث ومن خلال الأركان الأربعة السابقة، حاول الإجابة عن سؤال: دعونا الله تعالى فلماذا لم يستجب لنا؟



نشاط



| حاول الإجابة على التساؤل الآتي وفق ما لديك من معطيات سابقة ذكرت في هذا المحور :             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>أ. مادام الله يعرف مصير كل منا سواء في الجنة أو في النار، فلم العمل؟</li> </ul>    |
| ب.  إذا كان الله تعالى كتب علينا أقدارنا قبل أن يخلقنا فهذا يعني أننا مسيرون لا اختيار لنا. |
| "<br>ت.    العلم أعطى الإجابة الكافية ولا حاجة لوجود الإله.                                 |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |
|                                                                                             |



#### اخترالإجابة الصحيحة:

- أ. ضبط القرآن مفهومي الخير والشر بضابطين هما:
  - ١- الابتلاء والفتنة
  - ٢- الفتنة والدنيا
  - ٣- الابتلاء والآخرة
  - ٤- الدنيا والآخرة
- ب. تشير كلمة: "كبد" في الآية الكريمة ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي كَبَد ﴾[البلد:٤] إلى معنى:
  - ١- المشقة
  - ٧- المحبة
  - ٣- اليسر
  - ٤- التنعم

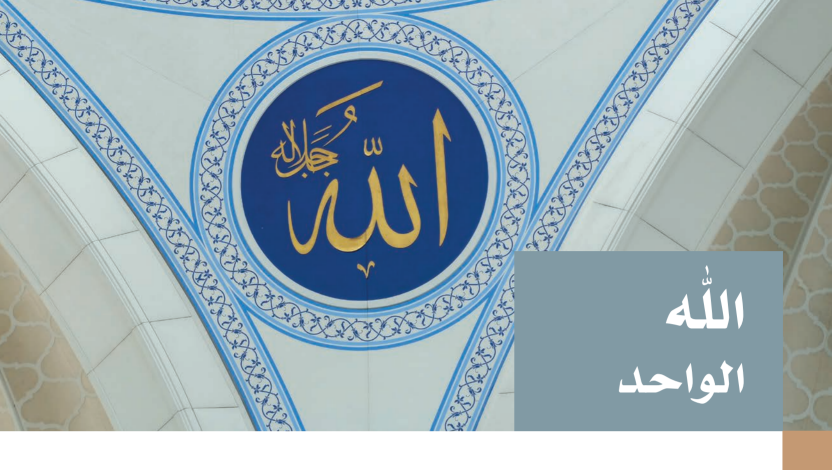




### أهـداف المحور

#### في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- \_ يتعرف على كبرى المقولات الخاطئة المتعلقة بالعقائد وكيف أبطلها القرآن.
- يتعرف على كبرى المقولات الخاطئة المتعلقة بالتشريع وكيف أبطلها القرآن.
- يتعرف على كبرى المقولات الخاطئة المتعلقة بالسلوك والأخلاق وكيف أبطلها القرآن.
  - يستنبط منهج أسلوب القرآن في إبطال المقولات الخاطئة.



أنت ترى كيف أزال القرآن بالفرضيات السابقة ونقاشه لها الشك في وجود الخالق، لكن ربما يتشكك المرء في وحدانيته فيتساءل لماذا علي الإيمان بالله الواحد؟ ما الضرورة العقلية والنفسية للقول بوحدة الإله؟

يجيب القرآن عن هذا التساؤل بجواب جامع في إثبات وحدانيته:

اقرأ معي الآيات الآتية بتمعن وتدبر: قال تعالى: ﴿ قُلُ هُو اللَّهُ أَحَدُ اللَّهِ [الإخلاص: ١]

وقال الله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلَا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَا أَهُ مُثَلَا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَا أَهُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيانِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِلَّهِ بِلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللهِ اللهِ الزمر: ٢٩]

## وقال سبحانه: ﴿ يَصْنَحِبَي ٱلسِّجْنِ ءَأَرَبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِر ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ (اللهُ اللهُ الْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ (اللهُ اللهُ الوَحِدُ ٱلْقَهَارُ (اللهُ اللهُ الوَحِدُ الْقَهَارُ (اللهُ اللهُ الوَحِدُ اللهُ اللهُ الوَحِدُ اللهُ اللهُ

- الآيات؟ ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- بماذا مثَّل الله سبحانه مسألة وحدانيته؟
- ما الخيرية المقصودة بالقول بوحدة الخالق؟

إن القرآن بعد أن عرف بالله الخالق بيَّن أنه واحد ليس له شريك في ملكه، وأن القول بهذه الوحدانية ضرورة عقلية، وهو أيضًا ضرورة نفسية؛ لأن تعدد الآلهة يؤدي إلى تعدد المعبود، وفيه ما فيه من تشتيت للنفس وتفريق للمشاعر، فلا توجد متعة ولا

راحةً نفسية كالتي تحدث حين تسير تلك المشاعر باتجاه واحد، لسيد واحد، هو المعبود الواحد الحق الذي اختارت النفس رضاه، فحين تكون كذلك تصل إلى الراحة والطمأنينة، وتبتعد عن التشتت والتمزق، وهذا هو معنى الخيرية التي قررها يوسف عليه السلام في قوله: ﴿ اَرْبَابُ مُّنَفَرِقُونَ خَيْرُ الوسف: ٣٩]

#### المقولات الخاطئة المتعلقة بالعقائد:

لا يفتأ المشككون بتوجيه الشبهات إلى القرآن الكريم في كل وقت وحين، وهذه الشبهات تعود إلى مقولات كبرى سبق المشركون في عهد النبوة بتوجيهها فأجاب عنها القرآن بأجوبة مقنعة مفحمة.

#### أجعل الآلهة إلهًا واحدًا؟!!

تعجب المشركون في عهد نزول القرآن من قضية التوحيد فقالوا: وُلِدُنا وترعرعنا على وجود آلهة متعددة، وتوارث آباؤنا عن آبائهم عبادة تلك الآلهة، والذي عندنا من العلم أن له شركاء من الإنس والجن، وأن له بنين وبنات، فيا للعجب من رجل يناقض كل هذا ويدعي الوحدانية!!

وقد نقل القرآن هذا التعجب، فاقرأ معي النص الآتي بتدبر وتمعن:

#### وقال سبحانه: ﴿وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَلْنَا سَحِرُ كُذَّابُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَجَابُ اللهَ عَجَابُ اللهَ عَجَابُ اللهَ اللهَ عَجَابُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

• ماذا تفهم من هذا النص؟

[ص: ٤-٥]

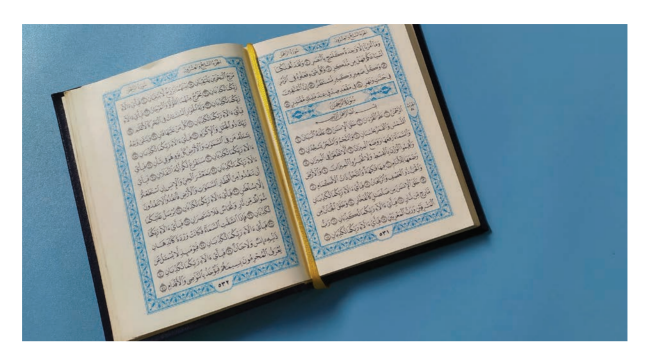
- **ماذا** ادعى المشركون لله تعالى؟
- من ماذا تعجب المشركون؟ ولماذا تعجبوا؟

ماذا تفهم من هذه الآية؟

كيف أجاب الله سبحانه على مسألة نسبة الولد إليه؟

ماذا تعنى الحاجة إلى الزوجة والصاحبة؟

الولد الولدة، أي بزوج وزوجة، بصاحب وصاحبة، فأين أم هذا الولد؟ بصاحب وصاحبة، فأين أم هذا الولد؟ يقول القرآن: ﴿وَأَنَّهُ, تَعَلَّى جَدُّرَبِّنَا مَا أَغَّذَ صَحِبَةً وَلَا وَلَدَانَ القرآن: ﴿وَأَنَّهُ, تَعَلَّى جَدُّرَبِّنَا مَا أَغَّذَ صَحِبَةً وَلَا وَلَدَانَ القرابَ المدعين إنما هو لقضاء عرف القائلين المدعين إنما هو لقضاء الحاجة والوطر والشهوة، ومن كان صاحب حاجة كان ناقصاً، وتعالى الله الكامل وتنزه عن النقصان، فسقطت مقولتهم، وأبطلها عن النقصان، فسقطت مقولتهم، وأبطلها باستخدام منطق القائل نفسه يقول: ادعيت



لله ولداً لأنك ترى في منطقك وعرفك أن الولد عز وجاه، لكن غفلت أو تغافلت أنه لا يكون ولد بلا والدة؟! فأين هي؟! والله سبحانه منزه عن الزوجة والصاحبة!

وأجاب عن دعواهم بوجود الشريك بجوابين اثنين مختصرين، يدعم كل واحد منهما الآخر:

اقرأ معي الآيات الآتية بتمعن وتدبر: قال تعالى: ﴿ مَا أَتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَدِومَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَدَهَبَكُلُّ إِلَكِهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلاَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ مَّ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ (١) ﴾ [المؤمنون: ٩١]

وقال سبحانه: ﴿ أَمِ التَّخَذُوَاْ عَالِهَةً مِنَ الْأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ ﴿ اللَّهِ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِمَةً إِلَّا اللّهُ لَفَسَدَتَا أَ فَسُبْحَنَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمّاً يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمّاً يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمّاً يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

- ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- ماذا فرض الله سبحانه في مسألة الوحدانية؟
- ما النتيجة الحتمية على فرضية وجود إلهين أو أكثر لهذا الكون؟

إن القرآن ينفي فرضية وجود إلهين في الكون بالنظر إلى النتيجة التي تترتب على هذه الفرضية، وهذه النتيجة لها شقان: الأول: ﴿ لَدَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا حَلَقَ ﴾ يقول: لو افترضنا وجود إلهين فعلاً يقتسمان المهام لانعكس ذلك على المخلوقات اختلافا بحسب خالقهم، فمثلاً لو أنهما اقتسما الكرة الأرضية : إله تضرّد بالكرة الأرضية في قسمها الشمالي، والآخر في الجنوبي واستقل كل واحدٍ منهما في حكم نصيبه، وفي تقدير كل تفصيل بدءاً من أصغر

خلية في الإنسان وصولاً إلى أعلى جبل فيهما، لو حدث شيء كهذا لرأينا اختلاف المخلوقات في القسمين باختلاف هذين الخالقين، لكن الواقع يشهد بتشابه الخلق في القسمين ووحدته، وهذا يؤكد بأن خالق القسمين واحد.

هذا ونحن نفترض أنهما مستقلان في الخلق كلُّ في بقعة منفردة عن الأخرى، ماذا لو كان الإلهان في نفس البقعة، وكانا يشتركان في الكرة الأرضية كلها؟ فهذا هو الشق الثاني من النتيجة: ﴿وَلَمُلا بَعْضُهُمُ عَلَى بَعْضٍ ﴾ يقول: لنفترض إذن أنهما كانا يتشاركان الكرة الأرضية كلها وأراد أحدهما مثلاً أن ينزل مطراً في مكان ما بينما لم يرد الآخر ذلك فنحن هنا أمام احتمالات ثلاثة:

الأول: أن ينفذ أحدهما مشيئته ويمنع الثاني من تحقيق إرادته، وهذا يعني أن من نفذ إرادته هو الإله الحق والثاني لا يستحق أن يكون إلهاً، لأن الإله لا يغلب.

الثاني: أن يبطل كل إله مشيئة الآخر، فيتعطل الخلق، وهذا يتعارض مع مفهوم الإله من الإرادة المطلقة والقدرة المطلقة، فكلاهما ليس إلهًا.

الثالث: أن يتفقا على أن يقوما معاً بإنزال المطرعلى ذلك المكان، وحينها لا معنى لوجودهما معاً لأن إنزال المطريحدث بفعل الواحد منهما وليس بفعلهما معاً، لاستحالة اجتماع مؤثرين مستقلين بنفس القوة على أثر واحد في الوقت نفسه.

وإذا كان الأمر لا يخرج عن واحد من هذه الحالات الثلاث، فالأُولى تقرر الوحدانية، وهذا هو الحق والثانية تقتضي أنه لا حاجة لوجودهما معًا، وأسوؤها يقتضي تعطيل الخلق وهو الفساد الذي أشار إليه بقوله: ﴿ لَوْ كَانَ فِيمَا ءَالِهَ أَوْ اللَّهُ لَفُسَدَتا فَسُبْحَنَ اللّهِ رَبِّ الْأَشِي عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللّٰ اللهُ لَفُسُدَتا فَسُبْحَنَ اللّهِ رَبِّ اللّهَ عَمّا يَصِفُونَ ﴿ اللّٰ الله لَا الله عَمّا يَصِفُونَ ﴿ اللّٰ الله لَالله الله عَمَا يَصِفُونَ ﴿ اللّٰ الله لَا الله عَمَا يَصِفُونَ لَا الله ﴿ الله الله عَمَا يَصِفُونَ لَا الله ﴾ [الأنبياء: ٢٢]



نشاط إثرائب

ابحث في القرآن الكريم عن الآيات التي تحدثت عن ادعاء البعض أن لله ولداً، اجمع الآيات واستنبط منها كيف رد الله عليهم دعواهم.

#### إبطال المقولات الخاطئة في مصدرية القرآن وادعاء التناقض فيه

ادعى المشركون تارة أن القرآن الكريم من تأليف أحد البشر أخذه محمد عنه، وقالوا تارة: هو عبارة عن أساطير قديمة عثر عليها محمد فقرأها وألقاها على قومه، وقالوا حيناً: هو سحر تعلمه وسحرنا به، وهذه المقولات توارثها المشككون جيلاً عن جيل حتى ادعا بعضهم من أهل زماننا أن القرآن مجرد عبقرية تفوَّق بها محمد بن عبد الله.

وقد نقل القرآن لنا هذه المقولات الخاطئة التي تقوّلها المشركون في زمن نزوله، فاقرأ بتدبر هذه الآيات التي تبين تلك الشبهات:

قَالَ الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَدُ نَعَلَمُ أَنَهُمُ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بِشَنْرٌ ﴾ [النحل: ١٠٣]

وقال سبحانه: ﴿ وَقَالُواْ أَسَطِيرُ ٱلْأَوّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ۞ ﴾ [الفرقان: ٥]

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَانُتُكَ عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِّنَتٍ قَالَ ٱلَّذِينَ

#### كَفُرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّاجَاءَهُمْ هَلَا اسِحْرُمُبِينُ ﴿ ﴾ [الأحقاف: ٧]

#### وقال عز وجل: ﴿ أُمُّ يَقُولُونَ أَفْتَرَىٰكُ ﴾ [يونس: ٣٨]

فهذه مقولات الكفار الخاطئة حول القرآن، ومفادها أن القرآن ليس من عند الله بل إما أن محمداً ساحر، وإما أنه تعلمه من أحد البشر، وإما أن محمداً اطلع على كتب الأقدمين وأساطيرهم فنقلها واكتتبها.

ويجيب القرآن عن المقولة الأولى فيقول في تتمة الآية السابقة: ﴿وَلَقَدُ نَعُلُمُ اللّهِ عَلَمُهُ بَشَرُ ۗ لِسَانُ الّذِى النّهُ مُ يَقُولُونَ إِنّمَا يُعُلِمُهُ بَشَرُ ۗ لِسَانُ عَرَدٍكُ الْمِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِى وَهَاذَا لِسَانُ عَرَدٍكُ مِيْكِ أَنْ وَهَاذَا لِسَانُ عَرَدٍكُ السَانُ عَرَدٍكُ السَانُ عَرَدٍكُ السَانُ عَرَدٍكُ السَانُ عَرَدٍكُ السَانُ عَرَدٍكُ السَانُ عَرَدٍكُ النحل: ١٠٥١ وكانوا ادعوا أن محمداً التقى بفتى يدعى بلّعام وكان حداداً روميّاً نصرانيّاً ، وأن محمداً أخذ القرآن عنه ، ولكن لجهلهم غفلوا أو تغافلوا عما ينقض دعواهم، وهو أن هذا الفتى أعجمي ينقض دعواهم، وهو أن هذا الفتى أعجمي في الفصاحة والبلاغة، والقرآن في أعلى مراتب الفصاحة، ومع ذلك اتخذه المشركون ذريعة للتشكيك في القرآن!!

ويجيب عن المقولة الثانية وهي كتابة أساطير الأولين بالآية: ﴿ وَمَا كُنتَ لَتَابُة وَمَا كُنتَ لَتَلُواْ مِن قَبْلِهِ، مِن كِنكِ وَلَا تَخُطُّهُ مِيمِينِكَ إِذًا لَا تَعُطُّهُ مِيمِينِكَ إِذًا لَا تَعْطُلُونَ الْمُنْ اللهِ اللهِ العنكبوت: ١٤٨ يقول:



ارجع إلى كتاب «المنهج السليم في التعامل مع الشبهات» من هذه السلسلة، واقرأ فيه كيفية التعامل مع الشبهات وطرق التحصين منها .

أنتم تعلمون أن محمداً أميُّ، نشاً بينكم لا يقرأ ولا يكتب فكيف تدعون ما تدعون؟!!

وأها المقولة الثالثة وهي أن لديه ملكة السحر أو أوتي عبقرية عظيمة خولته اختلاق هذا القرآن ثم نسبه إلى خولته اختراء عليه، فيجيب القرآن بقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنَهُ ۗ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّشْلِهِ وَاَدْعُوا مَنِ اسْتَطْعُتُم مِن دُونِ اللهِ إِن كُنُمُ مَلِاقِينَ ﴿ الله الله الله عليه عن دُونِ الله إِن كُنُمُ مَلِاقِينَ ﴿ الله وَله الله تعالى عليه عن دون الله فليأتوا بسورة مثل سور القرآن فإن فعلتم كان كلامكم حقاً، وإن عجزتم وستعجزون فأقروا إذًا أنه من عند الله تعالى.

قَالَ الله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَّ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ الْخَيْلَافَا كَثِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي

- ماذا تفهم من هذه الآية؟
- كيف تثبت هذه الآية أن القرآن من عند الله تعالى؟
  - ما الاختلاف المراد في الآية؟

**يدعو** القرآن منتقديه أن يتدبروا جميع آياته وأن يبحثوا عن تباين واختلاف فيه،

فلينظروا هل يجدون في نظمه وبالاغته تبايناً بأن يكون بعضه بالغاً حد الإعجاز، وبعضه قاصراً عنه ؟

أو هل يجدون في معانيه اختلافاً بأن يكون بعضه صحيح المعنى وبعضه فاسداً سقيماً؟ أو هل يجدون أنه أخبر عن الغيب وقصص السابقين بما يوافق الواقع تارة بحسب ما عندهم من علم وبما يخالفه ؟ وهل أتى بحقائق عقدية وأحكام تشريعية لا تناسب البشرية ويمكن الرد عليها والطعن بها ؟

كل هذه الألوان من الاختلافات والاحتمالات لا نجدها في القرآن الكريم، مما يدل قطعاً على أنّه كلام الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه.

وخلاصة القول: إذا كان القرآن قد أعجز بفصاحته كل بليغ وفصيح، وصور الحقائق تصويراً تامًا بلا اختلاف ولا تناقض. وأخبر عن الماضي السحيق خبر صدق موافق للواقع، وتحدث عن الحاضر ومكنونات الأنفس والضمائر بما يبهر ويخرس الألسنة الناقدة، وأنبأ عن بعض أمور المستقبل، فوقعت مطابقة لما أخبر عنه، فلا يمكن بعد هذا إلا أن يكون من عند الله العزيز العليم.



لخص الفقرة السابقة في نقاط مرتباً المقولات الخاطئة بحسب انتشارها من وجهة نظرك

أضف إجابات أخرى ترد تلك المقولات الخاطئة وناقشها مع إخوانك.

#### إبطال المقولات الخاطئة في تحكيم الشريعة والتحليل والتحريم:

ذكر القرآن بعض المقولات الخاطئة التي وجهت إلى تشريعه في زمن نزوله، وعلى هذه المقولات بنى بعض منكري القرآن من أهل زماننا مقولاتهم الخاطئة والتي مؤداها أنه لا ينبغي تحكيم الشريعة في حياتنا، لأن القانون محكوم بالمصلحة، ولأن الأحكام تتبدل وتتغير بتغير تلك المصلحة، ولأن العقل البشري قادر على سن قوانين تشريعية تضاهي تشريعات القرآن، يقول الله تعالى مبينًا تلك المقولات التي وجهها المشركون لتشريع القرآن الكريم: ﴿ ذَلِكَ المشريع القرآن الكريم: ﴿ ذَلِكَ المِسْرِي قَالُو البَّهِ وَالْمُ الْمُولِ البَّهِ عَالُو المُقولات التي وجهها المشركون لتشريع القرآن الكريم: ﴿ ذَلِكَ المِسْرِي قَالُو البَّهِ مَا الْمُرْانِ الْمُلْوِلُ البَّهِ الْمُلْمُ الْمُلْوِلُ البَّهِ الْمُلْمُ الْمُلْوِلُ البَّهِ الْمُلْمُ الْمُلُولُ البَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الله المَلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الله المَلْمُ الله المَلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المَلْمُ الله المَلْمُ الله المُلْمُ الله المَلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المَلْمُ الله المُلْمُ الله المَلْمُ الله الله المَلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله المُلْمُ الله الله المُلْمُ الل

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ اللَّذِينَ الْمَنُواْ الْلَّذِينَ الْمَنُواْ الْلَّغِمُ مَن لَّوْ يَشَآءُ اللَّهُ أَطْعَمُهُ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مَن لَّوْ يَشَآءُ اللَّهُ أَطْعَمُهُ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مُبِينِ (لا) ﴾ [يس: ٤٧]

وقال أيضًا: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمُ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى ٱلطَّعْوُتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ عَلَى الشَّيْطُانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلًا بَعِيدًا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

• ماذا تفهم من هذه الآيات؟

[النساء: ٢٠]

- بماذا علل المشركون تحليل الربا؟
- ما سبب امتناعهم عن الإنفاق على الفقراء؟
- ما المراد بالطاغوت في الآية الأخيرة؟

احتكم المشركون إلى عقولهم وأعرافهم فما رأوه حسناً يلائم مصالحهم أحلوه، وما وجدوه قبيحاً ينافر طباعهم ومصالحهم حرموه، فقاسوا الربا على البيع وحكموا بتحليله، وعللوا عدم إنفاقهم على الفقراء والتكافل معهم بأن هذه إرادة الله، فقد آتاهم فضله ولو شاء لآتى أولئك الفقراء، وتحاكموا إلى الطاغوت وهو كل مطاع من



دون الله يحكم على خلاف حكم الله تعالى، اتباعاً لمصالحهم.

فيجيب القرآن عن هذه المقولات الخاطئة مبطلاً لها فيقول الله سبحانه: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤُمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَحِ دُواْفِيَ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ النساء: ١٥]

ويقول سبحانه: ﴿ قُلُ أَرَءَ يَتُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِّن رِّزْقٍ فَجَعَلْتُم مِّنْهُ حَرَامًا وَحَلَالًا قُلْ ءَاللَّهُ لَكُمْ مِّن رِزْقٍ فَجَعَلْتُم مِّنْهُ حَرَامًا وَحَلَالًا قُلْ ءَاللَّهُ أَدْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُون (٥٠) ﴿ [يونس: ٥٩]

ويضول أيضًا: ﴿أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ اللهِ [الملك: ١٤]

- ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- ما الرابط بين الإيمان وبين تحكيم شريعة الله؟
  - من له صلاحية التحليل والتحريم؟
- لماذا كان حق التشريع لله سبحانه وحده ؟

يجيب القرآن مبطلاً تلك المقولات الخاطئة حول تشريعه، فيقول: إن من المسلّمات أن الصانع يعلم صَنْعته، ويضع لها من تعليمات التشغيل والصيانة ما يضمن لها سلامة الأداء وأمن الاستعمال. فإذا ما استعملت الآلة حسب قانون صانعها أدُّتُ مهمتها بدقة، وسلمت من الأعطال، أفلا يكون مُسَلَّما أيضاً أن من خلق الإنسان أعلم بقانون صلاحه، فيقول له: افعل كذا ولا تفعل كذا؟ فمن آمن به خالقاً آمن به مشرعاً، سواء فهم العقل علة تلك القوانين وحكمتها أو لم يفهم، ومن هنا كان تشريع القرآن في القضايا العامة والخاصة، وسياسة الأمم والحكم والاقتصاد وغير ذلك أوَّلي بالاتباع، وهي تشريعات لم يُسبَق إليها، ولا تستطيع العقول البشرية أن تصل إليها من تلقاء نفسها دون هداية من الوحى الإلهي.



ا نشاط إثرائب

ابحث عن مثال لتطابق أفضل ما توصلت إليه عقول المصلحين مع أحكام الشريعة من جهة صلاحها وفائدتها للناس، ارجع إلى سورة البقرة آية: ٢٧٥ وسورة الحشر آية ٧ واستنبط منهما ما يساعدك على الإجابة.

#### تصحيح السلوكيات الخاطئة في مجال الأخلاق:

شغلت قضية الأخلاق وما ينتج عنها من سلوكيات حيزاً كبيراً في القرآن الكريم على ما ستعلمه في محور القرآن والأخلاق، والمناسب ذكره هنا أن القرآن وجد في القوم الذين أنزل إليهم صفات سيئة أنتجت سلوكاً خاطئاً أدى إلى الامتناع عن مطاوعة الحق ، والحيد عنه، فاقرأ هذه الآيات الكريمة وتأمل في معانيها بتدبر وتفكر:

قال الله سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فَ عَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنٍ أَتَنَهُمُ إِن فِي صُدُورِهِمَ إِلَّا كِبُرُّمًا هُم بِبَلِغِيةً فَأَسْتَعِذُ بِٱللَّهِ إِلَيَّةً إِنَّكُهُ هُو السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ (اللهِ الفر: ٥٦]

وقال تعالى: ﴿ إِلَهُكُمْ إِلَهُ وُحِدُّ فَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِثُونَ بِٱلْآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ وَهُم مُّسْتَكْمِرُونَ ﴿ لَا يَعُرَمُ أَنَ ٱللّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ، لَا يَحْبُ ٱلْمُسْتَكْمِرِينَ ﴿ آَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ، لَا يَحْبُ ٱلْمُسْتَكْمِرِينَ ﴿ آَنَ ﴾ [النحل: ٢٢، ٢٢]

وقال أيضا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُواْ الْجَنَبُواْ كَثِيرًا مِّنَ الطَّنِ إِنَّ مَعْضَا الطَّنِ إِنَّهُ وَلَا تَجَسَسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم الطَّنِ إِنْهُ أَوْلًا تَجَسَسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا الله الحجرات: ١٢]

- ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- ما الخُلُق المذكور في الآيتين الأولى
   والثانية؟ وكيف تقوِّمه؟
- ما السلوك الخاطئ الناتج عن هذا الخلق؟

نهت الآية الثالثة عن عدة سلوكيات خاطئة فما هي؟ وما الخلق الذي نتجت عنه هذه السلوكيات الخاطئة؟

إن من أخطر الأخلاق السيئة والتي تتتج سلوكيات خاطئة الكبر، فالمتكبر يرى نفسه أعلى ممن حوله، فيغشى كبره على عقله ويحتكم إلى نفسه، ويتبع هواه، ويصعب عليه الانصياع للحق، فيعاند ويكابر، وهذا ما يعلل كفر المشركين بالقرآن حين أنزل ما يعلل كفر المشركين بالقرآن حين أنزل عليهم: ﴿ وَقَالُوا لُولًا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيِنُ عَظِيمٍ ﴿ آ ﴾ [الزخرف: ٣١] لأنهم استكبروا على محمد عليه ولم يروه أهلا لمهمة حمل القرآن، ويكفي المتكبر شقاء لمهمة حمل الحق، ولا يسلك سبيله، فالكبر مرض نفسي خطير على صاحبه وعلى المجتمع.

ومن الأمراض النفسية الخطيرة أيضاً سوء الظن والتجسس والغيبة وكلها من السلوكيات الخاطئة التي نهى القرآن عنها، لما لها من أثر هدام على الفرد والمجتمع، وقد عالج القرآن هذه الأخلاق السيئة وتلك السلوكيات الخاطئة الناتجة عنها ودعا إلى تصحيحها وتقويمها، اقرأ معي هذه الآيات الكريمة:

قَالَ الله سبحانه وتعالى: ﴿ قَالَ فَأَهْبِطُ مِنْهَا فَمُا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّعْفِينَ ﴿ اللهُ الْعُمَانِ اللهُ عَلَيْكُ مِنَ ٱلصَّغِفِينَ ﴿ اللهُ المُعَالِقَ اللهُ عَلَيْكُ مِنَ ٱلصَّغِفِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿ وَلَا نُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَهِينِ اللهِ مَهِينِ اللهِ مَهَاذِ مَشَّامَ بِنَمِيمِ (١) مَنَاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَشِعٍ (١) مُتَّلِ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ (١) ﴿ القلم: ١٠ - ١٣]

وقال عز وجل ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ عَلَى عَلْ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ تَوَابُ رَحِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ تَوَابُ رَحِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ تَوَابُ رَحِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ تَوَابُ رَحِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ تَوَابُ رَحِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

عالج القرآن قضية الكبر بالغوص في عمق التاريخ فقص علينا قصص المستكبرين وبيَّن لنا مآلهم، فما طُرِد إبليس من الجنة إلا بكبره، وما أهلك فرعون إلا لأنه استكبر، وكذلك معظم الأمم التي كذبت أنبياءها كان سبب تكذيبهم الكبر فكان عاقبة أمرهم خسرانا وهلاكاً، فاللبيب يتعظ بغيره ﴿ لَقَدُكانَ فِي قَصَصِهمْ عِبْرَةٌ لِا وُلِي ٱلْأَلْبُلِ ﴾ [يوسف: ١١١].

وعالج القرآن السلوكيات الأخرى عبر تصوير تشمئز منه النفوس ؛ فنهى عن طاعة المكابر المعاند -رغم ضعفه في حقيقة الأمر- الذي يغتاب ويمشي بالنميمة ليفسد بين الأحبة، ويمنع الخير عن المحتاج ويتعدى على الحقوق ويجترئ على المحرمات ثم هو غليظ جلف فظ معروف بشرّه وأذاه، وأنت غليظ جلف فظ معروف بشرّه وأذاه، وأنت ترى كيف صور القرآن رجلاً جمع من مساوئ الأخلاق جُلَّها، فذكر رأسها وهو الكبر، ثم رتب ما بعدها عليه، لينفر السامع والقارئ منها فإن من تساهل بأحدها لم يؤمن أن يقع في سائرها.

وبأسلوب التصوير والتمثيل أيضاً عالج القرآن سلوك الغيبة على وجه الخصوص، فصور المغتاب الذي يتكلم في أخيه بما يكره في غيبته، كمن يأكل لحم أخيه وهو ميت، فمن أراد أن يغتاب أخاه فليستحضر أنه ينهش من لحم ميت ويأكل، فمن الشمأزت نفسه من هذه الحال فلتشمئز إذا من الغيبة لأنها تشبهها.



بعد عرض أجوبة القرآن عن الأسئلة الوجودية الكبرى وإبطاله لكبرى المقولات الخاطئة حسن أن نلخص منهجه وأسلوبه فى الإجابة عن تلك الأسئلة، وفي إبطال المقولات الخاطئة ، وتصحيح السلوكيات الخاطئة:

١. تحكيم الفطرة: فالله سبحانه خلق الإنسان وأودعه فطرة سليمة تدله عليه، يقول سبحانه: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا " فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا بَدِيلَ لِخُلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِحِنَ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ [الروم: ٣٠] واستدل القرآن بهذه الفطرة على وجود الله عبر لجوء الإنسان بفطرته عند الاضطرار إلى الله سبحانه، يقول الله تعالى: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ الله وَيَكْشِفُ ٱلسُّوءَ ﴾ [النمل: ٦٢].

٢. الدعوة لإعمال العقل والتفكر؛ كثيرة هي الآيات التي تدعو إلى التفكر في خلق السماوات والأرض للاستدلال بها على وجود الخالق ووحدانيته، وقد خاطب القرآن الناس في دعوتهم لإعمال العقل بأساليب عدة منها:

أ. أسلوب الفرضيات العقلية

ونقضها: كقول الله سيحانه: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ (10) أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ۚ بَلِ لَّا يُوقِنُونَ اللَّهُ [الطور: ٣٥ - ٣٦] فخاطبهم بأسلوب الافتراض العقلى لتفسير الخلق فاستعرض كل الفرضيات المحتملة والتي هي منقوضة عقلاً، لتبقي حقيقة واحدة بادية لهذا العقل مفادها أن الله هو الخالق لهذا الكون.

- ب. أسلوب الاستدلال بإتقان الخلق:
  فالعجز عن صنع مثيل لخلق الله
  المتقن دليل على وجوده، كما في
  قول الله سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ
  إِنْ أَخَذَ اللّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم
  مَنَ إِلَكُ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُم بِهِ انظر كَيْف
  نُصَرِفُ ٱلْآينَتِ ثُمَّ هُمْ يَصَدِفُونَ ﴿نَا ﴾
  الأنعام: ٢٤]
- ت. أسلوب الاستدلال باللازم: خاطب القرآن المشركين بمبدأ القول باللازم من دعواهم، كدعواهم نسبة الولد له سبحانه فهي تستلزم نسبة الزوجة له، والزوجة دليل الحاجة والنقص، والإله منزه عن النقائص، كما في قوله سبحانه: ﴿بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ النَّيَ يَكُونُ لَهُۥ وَلاَ وَلَمْ تَكُن لَّهُۥ صَحِبةٌ وَخُلَق كُلِّ شَيْعٍ عَلِيمٌ السَّمَاوِتِ وَالْأَرْضِ وَخَلَق كُلِّ شَيْعٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْعٍ عَلِيمٌ الله الأنسام:١٠١]، وكذلك خاطبهم بهذا الأسلوب في نقض مقولتهم الخاطئة الأسلوب في نقض مقولتهم الخاطئة
- بتعدد الآلهة؛ قال سبحانه: ﴿ أَمِ ٱتَّخذُواً عَالِهَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ هُمْ يُنْشِرُونَ ﴿ اللَّهِ لَوْ كَانَ فَيمِما عَالِمَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ هُمْ يُنْشِرُونَ ﴿ اللَّهِ رَبِّ فَيمِما عَالِمَ عَمّا يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ عَمّا يَصِفُونَ ﴿ اللَّهُ مِنَ وَلَا وَمَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ اللّهِ عِمَا خَلَقَ وَلَعَلا وقال أيضاً: ﴿ مَا أَتَّخذَا للّهُ مِنْ وَلَا وَمَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ اللّهِ عِمَا خَلَقَ وَلَعَلا مَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ \* شُبْحَنَ ٱللّهِ عَمّا يَصِفُونَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ \* شُبْحَنَ ٱللّهِ عَمّا يَصِغُونَ اللّهِ عَمّا يَصِغُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل
- ث. شم دعاهم ليعملوا عقولهم ويتأملوا في الواقع المخالف للدعواهم؛ قال سبحانه: ﴿وَلَقَدُ نَعْلَمُ للهُمْ يَقُولُونَ إِنّمَا يُعَلِّمُهُ. بَشَرُّ لِسَانُ اللّذِي أَنّهُمْ يَقُولُونَ إِنّمَا يُعَلِّمُهُ. بَشَرُّ لِسَانُ اللّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِي وَهَنذا لِسَانُ عَرَبِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِي وَهَنذا لِسَانُ عَرَبِي مُبِينُ وَهَنذا لِسَانُ عَرَبِي مُبِينُ وَهَنذا لِسَانً عربي مبين فصيح بليغ وينسبون تأليفه مبين فصيح بليغ وينسبون تأليفه لرجل أعجمي لا يحسن العربية!!





#### ٣. عرض قصص الأمم السابقة:

فالقرآن قص أخبار الأمم السابقة وما آلت إليه نهاياتهم، وهو لا يهدف من سرد هذه القصص توثيقها تاريخياً بقدر ما يهدف إلى إثبات حقائق عظيمة، وتقرير نتائج وعبر يستخلصها العاقل، فاللبيب من اتعظ بغيره، قال سبحانه: ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾

أنت تسأل.... والقرآن يجيب

- 2. التحدي الصريح: خاطب القرآن المشككين فيه بكل ثقة متحديًّا لهم أنهم إن كانوا صادقين في شكهم ودعواهم فليأتوا بسورة مثله بقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَهُ قُلُ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُه مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنُمُ صَلِيقِينَ ﴿ اللهِ اللهِ إِن كُنُمُ صَلِيقِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَرْصُونَ اللهِ إِن كُنُمُ عَلِيقِينَ ﴿ اللهِ عَرْصُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلّا تَخْرُصُونَ اللهِ اللهُ الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلّا تَخْرُصُونَ اللهِ اللهُ الطَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلّا تَخْرُصُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله
- ٥. ضرب الأمثال: أبطل القرآن الكثير من المقولات الخاطئة عبر ضرب الأمثال، يقول الله سبحانه:
   ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثْلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكاء مُتَشَاكِسُونَ

وَرَجُلا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيانِ مَثَلاً الْحُمَدُ لِلّهِ بَلُ أَكُثرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (أَنَّ الزمر: ٢٩] فكما أن المخاطب سيرجح اختيار الانفراد في هذا الرجل الذي ضُرِب مثلاً، سيرجح وحدانية الخالق للعلة ذاتها وهي انتفاء المشاكسة. وقريب من ضرب الأمثال تصوير القرآن لسلوك خاطئ تصويراً تشمئز منه لسلوك خاطئ تصويراً تشمئز منه كما قال النفوس لينفر السامعين منه كما قال سبحانه: ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَكُمْ أَخِيهِ مَيْتًا فَكُوهِ مُنْ وَانَقُواْ اللّهَ إِنَّ اللّهَ تَوَابُ رَحِيمًا المناء المجارات: ١٢]

اصنع جدولاً تصنف فيه أساليب القرآن في الإجابة على الأسئلة الوجودية والرد على المقولات الخاطئة مع ذكر الآيات القرآنية التي تدل على هذا الأسلوب. وفق الشكل المقترح:

| المثال<br>الجديد من القرآن الكريم | المثال<br>من هذا الكتاب | الأسلوب القرآني |
|-----------------------------------|-------------------------|-----------------|
|                                   |                         |                 |
|                                   |                         |                 |
|                                   |                         |                 |
|                                   |                         |                 |



| ร์เ | كيف أبطل القرآن المقولة الخاطئة التي تدعي لله ولد |
|-----|---------------------------------------------------|
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |
|     |                                                   |



#### أجب بصح أو خطأ مع تصحيح العبارة الخطأ:

| ) العقل البشري قادر على سن تشريعات تضاهي تشريع القرآن الكريم | ).1 |
|--------------------------------------------------------------|-----|
|                                                              |     |
| ) إن من أخطر الأخلاق السيئة والتي تنتج سلوكيات خاطئة الكبر   | ).۲ |
|                                                              |     |
| ) دعا القرآن لإعمال العقل فخاطب الناس بأسلوب التحدي          | ).٣ |
|                                                              |     |



#### اربط بين خطاب القرآن والأسلوب المناسب له:

| الأسلوب           | خطاب القرآن                                                        |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ( ) الفرض العقلي  | ١. ﴿ قُلَّ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنا آ ﴾       |
| ( ) التحدي        | ٢. ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ |
| ( ) القصص         | ٣. ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَآ ءَالِهَـُةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفُسَدَتًا ﴾  |
| ( ) القول باللازم | ٤. ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾     |



# القرآن مصدر للتشريع ومعرفـة الأحكـام

#### في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- يبيِّن حجية القرآن الكريم .
- عرف شمولية القرآن الكريم.
- 🔵 يبيِّن صلاحية القرآن لكل زمان ومكان .
- يوضِّح الميّزة التشريعية للقرآن الكريم .
  - و يعدد مصادر التشريع المتفق عليها .
  - 🌑 يعدد مصادر التشريع المختلف فيها .
    - 🌙 يبيِّن ارتباط هذه المصادر بالقرآن .







أهدى إليَّ أحد أصدقائي هدية بمناسبة ترقيتي في العمل، وبعد ذهابه فتحت الصندوق فوجدت قطعة جميلة لم أعرف ما هي ولا وظيفتها ولا كيفية تشغيلها، فبحثت عن دليل الاستعمال الخاص بها وقرأته وعرفت الطريقة التي يعمل بها هذا الجهاز، أو ربما بتعبير أدق: كيف يمكنني أن أتعامل مع هذا الجهاز، وبفضل هذا الدليل استطعت أن أحصل على أفضل ما عند هذا الجهاز.

لا يختلف الأمر بالنسبة لكتاب الله تعالى، فهو الدليل لاستخدام هدية الله تعالى الكبيرة لنا، هدية الوجود في هذه الحياة، فالقرآن رسم لنا طريقة تعاملنا مع الكون بأسره، ولا سيما البشر الذين يشاركوننا الحياة على أرضه، فهو دليل السير في هذه الحياة لإخراج أفضل ما عند البشر وكبح أسوأ ما عندهم بما يضمن حلًا لكثير من مشاكلهم وضماناً لوصولهم إلى حياة طيبة في الدنيا والآخرة.

ومن هنا جاءت أهمية القرآن التشريعية في وضع الأحكام والقوانين التي تضمن سير الحياة نحو الأفضل في جميع مجالاتها، فلندع القرآن يُعرفنا بتشريعاته.



إنّ دليل استخدام أي جهاز، لا يكتسب عادة قيمته إلا من خلال أمرين أساسيين: الأول أن يكون صادراً عن الشركة المصنعة لهذا الجهاز، والأمر الثاني كونه مطابقاً لرقم المنتج ورقم الإصدار لهذا الجهاز، وإلا فلا فائدة من هذا الدليل.

وإذا تأملت في الأمر قليلا سهل عليك استخلاص أن القرآن الكريم يكتسب أهميته، وسلطته التشريعية من كونه رباني المصدر، صادراً عن خالق الكون سبحانه،

ومن كونه التشريع الأخير الذي يناسب كل زمان ومكان، وذلك بدلالة إعجازه الذي تحدثنا عنه في الصفحات الأولى من هذا الكتاب . وإلى جانب القرآن، هناك ثلاثة مصادر أخرى اتفق الفقهاء على كونها من مصادر التشريع الإسلامي ، وسوف نتعرف في الصفحات الآتية على مصادر التشريع المتفق عليها.



استنتج العلاقة بين كون القرآن معجزاً وكونه مصدراً تشريعياً.

#### المصدر الأول: القرآن نفسه

إن الذي جعل القرآن الكريم المصدر التشريعي الأول هو الله تعالى، ويؤكد القرآن هذا المعنى؛ فاقرأ معي الآيات الآتية وتفكر في معناها:

قال الله تعالى: ﴿الْمَرْ اللهُ تَعَالَى اللهُ تعالى: ﴿الْمَرْ اللهُ تَعَالَى اللهُ تعالى اللهُ اللهُ عَلَى الْمَرْيَقُولُونَ اَفْتَرَنَهُ اللهُ الْمَرْيَقُولُونَ اَفْتَرَنَهُ اللهُ هُوَ الْحَقُّ مِن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَمُن اللهُ مَن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَيْهُمْ مِّن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَيْهُمْ مَن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَيْهُمْ مَنْ نَدِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَيْهُمْ مَنْ فَدَيْرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَيْهُمْ مَنْ فَدَيْرٍ مِن فَيْلِكَ لَكُنْ اللهُ الللهُ اللهُ ال

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ هَنَدَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ [الإسراء: ٩]

- الآيات؟ ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- من أنزل هذا القرآن ولماذا أنزله؟
  - الى ماذا يهدي هذا القرآن؟

التي هي أقوم" هل تشمل كل نواحي الحياة؟

أفرل الله تعالى هذا القرآن ليهدي البشر إلى أقوم طريق يسلكونه في هذه الحياة، فهو أول مصدر تشريعي ينظم حياتهم ويفصل في خلافاتهم، فعن معاذ بن جبل أحد الصحابة هذه أن رسول الله على بعثه إلى اليمن، فقال: «كيف تقضي؟»، فقال: أقضي بما في كتاب الله.... وفي آخره قال رسول الله على : «الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله المالية وقت رسول الله المالية وقت رسول الله المالية أنه المالية وقت رسول الله المالية أنه المالية وقرائه بتدبر وتمعن لوجدت أنه اشتمل على مواضيع تشريعية راعت أغلب مناحي الحياة، فلندع القرآن يخبرنا عن أنواع الأحكام التي تكلم عنها:



| ﴿ أَفِمِ ٱلصَّلَوٰهَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ الْفَالْمِينِ إِلَى غَسَقِ الْفَجْرِ الْفَجْرِ الْفَجْرِ الْفَجْرِ الْفَالْمُ الْفَجْرِ الْفَالْمُ الْفَجْرِ الْفَالْمُ الْفَجْرِ الْفَالْمُ الْفَجْرِ الْفَالْمُ الْفَالْمُ الْفَالْمُ الْفَالْمُ الْفَالْمُ الْفَالْمُ الْفَالْمُ الْفَالْمُ الْفَالْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ ال | أحكام العبادات<br>(و هي المسؤولة عن تنظيم العلاقة مع الله | Ц          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|------------|
| كَاتَ مَشْهُودًا ﴿ ۚ ﴿ وَالْإِسراء: ٧٩،٧٨]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تعالى بصفته مالك الملك سبحانه وتعالى)                     |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           | ١.         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           |            |
| ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [النساء: ١٩] والخطاب هنا عن حُسْن التعامل مع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أحكام الأسرة                                              |            |
| والصحفاب منه عن حسن المنعاس سع المناوحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (بوصفها أصغر مجموعة في المجتمع )                          | П          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           | ١.         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           | .          |
| ﴿ وَإِن كُنتُرُ عَلَىٰ سَفَرِ وَلَمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أحكام المعاملات الماليّة                                  |            |
| تَجِدُواْ كَاتِبَا فَوِهَنُّ مَقْبُوضَةُ ﴾<br>[البقرة: ٢٨٣]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (بصفة المال عصبًا رئيسًا في الدولة)                       | П          |
| [البغرة: ١٨١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           | ч          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           | $\vdash$   |
| ﴿ وَأَمُّوهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                           |            |
| ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِوَ ٱلْإِحْسَانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أحكام السياسة الداخلية                                    | Н          |
| [النحل: ٩٠]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                           |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           |            |
| E = 1 1/ 26/-/ 1/2 2/2 1/2 1/2 1/2 1/2 1/2 1/2 1/2 1/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                           | Ш          |
| ﴿ وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَأَجْنَحُ لَهَا وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ الْمَالُ: ٦١] إِنَّهُۥ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الأنفال: ٦١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                           |            |
| وَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكَفِرِينَ ﴾<br>[البقرة: ١٩١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أحكام السياسة الخارجية                                    | П          |
| [البقرة: ١٩١]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           | <b>ا</b> ا |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           |            |
| ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوٓا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                           |            |
| والسارِق والسارِق والسارِق الطبيعوا للهُ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أحكام الجرائم والعقوبات                                   | Ш          |
| وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٨]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                           |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                           |            |



- ماذا تستنتج من تعدد أنواع الأحكام في القرآن الكريم؟
- ما العلاقة بين كون القرآن هادياً وبين هذه المواضيع؟
- حاول المقارنة بين مواضيع الدساتير الوضعية للبلدان وبين مواضيع القرآن الكريم،
   ماذا تستنتج؟

#### المصدرالثاني: السنة النبوية

ربما تتساءل في نفسك، إذا كان القرآن في تنوع أحكامه شاملاً لكل مناحى الحياة الفردية والاجتماعية والسياسية أفلا يعني هذا أنّ مهمّة الرسول محمّد عُلِيَّ كانت مقتصرة على تبليغ القرآن ونقله إلينا، ولا شأن له بالتشريع وأموره أبدأ؟

سيجيب القرآن عن هذه المسألة بآيتين اثنتين، تحددان طبيعة العلاقة التشريعية ما بين القرآن والنبي محمد عُلِيٌّ، اقرأ معي بتدبر وتفكر:

#### قال الله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَر لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤]

وقال سبحانه: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ نُوهُ وَمَانَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنَّهُواْ ﴾ [الحشر: ٧]

- ماذا تفهم من هاتين الآيتين؟
- من المخاطِّب في الآية الأولى؟
- ما مهمة النبي عَلِيَّ بحسب الآية الأولي؟
- بماذا أمر الله تعالى المؤمنين في الآبة الثانية؟
- من خلال هاتين الآيتين ما الصفة التشريعية للنبى عَلِينَةٍ ؟

لقد أعطى الله تعالى نبيه محمداً عَلِيَّةً صفة تشريعية مبيِّنة ومكمِّلة للقرآن الكريم، وأطلق على ما صدر من أحكام عن النبي عَلِينًا مصطلح السنة النبوية، ويمكن تعريف السنة النبوية بأنها كلّ ما صدر عن النبي محمد عَلَيْ من قول أو فعل، بل وحتى ما صدر عن بعض الصحابة في زمانه من قول أو فعل وأقرّهم عليه، واحتلت السنة النبوية المرتبة الثانية بعد القرآن في تشريع الأحكام، وتتحدد مهمة النبي محمد عُلِيَّةً التشريعية في مجالين اثنين:

الأول: شرح الأحكام التي جاء بها القرآن وتفصيل مجملها، وذلك مثل تفصيل كيفية الصلاة والحج وأحكام الصوم وغيرها، إذ إنّ القرآن لم يتعرض لهذه التفاصيل، بل اكتفى فى كثير منها بالنص على فرضها وإيجابها على الأمة، أما تفصيلها فلم يأت إلا من خلال السُنّة النبوية الشريفة.

الثاني: سن أحكام ووضع قوانين جديدة لم يأتِ القرآن على ذكرها، إذ إنه لمّا جاء الخطاب القرآني من الله تعالى بإعطاء الصلاحية للنبى عُي بالتشريع، أصبحت أحكاماً قرآنية نظراً لكون القرآن أمر باتباع النبي عَلَيْكِ .

# عن أبي هريرة ، قال: «نهى النبي على أن تُنكَح المرأة على عمتها، والمرأة وخالتُها» [رواه البخاري برقم ١١٥]

- 🗨 ماذا تفهم من الحديث السابق؟
- هل يجوز أن يجمع الرجل بين زوجتين إحداهما عمة الأخرى أو خالتها؟ ولماذا؟
  - هل في القرآن الكريم آية تدل على أن الجمع بينهما لا يجوز؟
- حاول أن تبحث عن بعض الأحكام التي شرعتها السنة النبوية ولم يرد ذكرها في القرآن الكريم،
   ولخصها في بحث وشاركه مع أصدقائك.



ستقول لي: إذا كان المصدران التشريعيان هما القرآن والسنة، فمن أين جاء الصحابة بجواز جمع القرآن على هيئة مصحف واحد كالموجود بينا اليوم، ولم يكن موجوداً بهذا الشكل على زمن النبي محمد عَنِي ؟

سيكون الجواب حينها: إنَّ الصحابة اتفقوا جميعهم على هذا الأمر.

ستقول: حسناً.. وماذا يعني اتفاقهم؟ ومن الذي قال إنّ اتفاقهم يعتبر مصدراً تشريعياً؟!

يجيب القرآن هنا بأنه هو من أعطى هذه المنزلة لاتفاقهم، اقرأ هذه الآية بتدبر:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِيةٍ مَا تَوَلَّى وَنُصُّلِهِ عَهَ نَمَّ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ اللهِ عَهَ نَمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ اللهِ عَهَ نَمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ اللهِ عَهَ نَمَ اللهِ عَهَ نَمَ اللهِ عَهَ اللهِ عَهَ اللهِ عَهَ اللهِ عَهَ اللهِ عَهْ اللهِ عَمْ اللهِ عَهْ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَهْ اللهِ عَمْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ ع

- ماذا تفهم من هذا النص؟
  - ما هو سبيل المؤمنين؟
- ما عاقبة من يخرج عن كلمة جماعة
   المؤمنين؟
- لماذا شدد الله العقاب على من يشق كلمة المسلمين؟

إن اتفاق جماعة علماء المسلمين على حكم مسألة يعد ملزماً للأمة وعليهم اتباعه، ومن يخالف وحدة كلمة المسلمين وهو المعبّر عنه هنا بـ "سبيل المؤمنين" فإنّ الله قد أعدّ له عذاباً شديداً.

ولذلك كان اتفاق الصحابة ومن بعدهم من مجتهدي الأمة في كل عصر من العصور مصدراً تشريعيًّا ثالثاً بعد القرآن والسنة ويُطلق على هذا الاتفاق وهذا المصدر السم" الإجماع"، ويطلق لفظ المجتهد في الاصطلاح التشريعي على من اجتمعت فيه الصفات الآتية:

- ١- الإسلام والعدالة، بأن يُشهد له بالنزاهة وحسن الأخلاق.
  - ٧- العلم بكتاب الله وبالسنة النبوية .
- ٣- العلم بقواعد أصول الفقه: وهو العلم الذي يُوضِّح منهجية استتباط الأحكام من الآيات والأحاديث .
  - ٤- العلم بقواعد اللغة العربية.
  - ٥- العلم بمقاصد الشريعة: أي الغايات التي جاءت الشريعة من أجلها.





ارجع إلى كتاب «العلاقات الاجتماعية في الإسلام» من هذه السلسلة، وانظر كيف حثَّت السُّنَّة النبوية الشريفة الإنسان المسلم على القيام بواجباته.



lickañ

إن إجماع المجتهدين وتوافق عقولهم على حكم مسألة ما سكت عنها القرآن والسنة النبوية راجع إلى مهارتهم وخبرتهم وباعهم الطويل في تعليل الأحكام والاطلاع على حكمة تشريعها، فإذا ظهر للمجتهد بعلمه ما يوافق هذه الحكمة في مثل هذه المسألة أفتى بما يناسب تلك الحكمة وإذا وافقه كل المجتهدين في عصره كان إجماعاً ملزماً.

#### المصدر الرابع: القياس:

ربما تسأل عن الأمور الجديدة المستحدثة، مما لا نص فيها في قرآن ولا سنة، كشرب أنواع الكحول في وقتنا الحاضر والتي تختلف عن الخمر التي كانت في عهد النبي على فكيف لعلماء الأمة أن يعرفوا حكم شربها؟

يجيبك القرآن عن ذلك أيضًا، فاقرأ الآية الآتية بتدبر شديد، يقول الله تعالى: 
وَ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ اللهِ وَالرَّسُولِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

- الآية؟
- ما المرجع في فض النزاع إن حدث بين المسلمين؟
- إن طرأت مسألة جديدة لا حكم
   لها في القرآن والسنة كيف يتصرف
   العلماء؟
- ماذا يعني رد حكم المسألة إلى الله والرسول؟

عند تأملك للآية تفهم أولاً أن أي مسألة تطرأ على المسلمين يجب البحث عن حكمها في القرآن والسنة، فإن لم نجد فيهما نصا عليها وجب رد هذه المسألة إلى مسألة تشبهها في أحد صفاتها أو خصائصها وقد حكم فيها القرآن أو السنة وهو ما يسمى "القياس" وهو المصدر التشريعي الرابع في الإسلام.

ولتقريب الصورة أكثر يمكنك أن تسأل:

#### ما حكم شرب الكحول المنتشر هذه الأيام؟

ما الفرق بينه وبين المياه الغازية وكلاهما جديد مستحدث لم يكن في عهد النبوة؟

الجواب: المياه الغازية لا شبيه لها في المشروبات القديمة إلا الماء نفسه، فتأخذ حكمه فتكون حلالاً، وأما الكحول فلا تشبه الماء لكنها تشبه الخمر الذي حرم القرآن شربه على المسلمين بسبب الآثار المترتبة عليه من السكر وذهاب العقل،

iläi

والكحول أيضاً تؤدي إلى السكر وذهاب العقل والآن يمكن أن نستنتج ونعرف حكم المشروب الجديد، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطُنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوَةَ وَٱلْبَغَضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِ وَيَصُدَّكُمُ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَعَنِ الصَّلَوَةِ فَهَلَ أَنَّهُم مُنهُونَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَعَنِ الصَّلَوَةِ فَهَلَ أَنَّهُم مُنهُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَنِ الصَّلَوَةِ فَهَلَ أَنَّهُم مُنهُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّ

- ما العلة التي لأجلها حرم الله تعالى الخمر على المسلمين؟
- لاذا يؤدي شرب الخمر إلى البغضاء والعداوة؟
- کیف یؤثر الخمر علی المسلم فیصده عن صلاته وذکر ربه؟

أنت تعلم أن شرب الخمر يؤدي إلى السُّكُر ويذهب العقل، وإذا ذهبت المحاكمة العقلية عند الإنسان ذهبت معه السيطرة على نفسه فيتسبب بمشاكل كبيرة لنفسه؛ فيشغله عن طاعة الله وعبادته، ولمجتمعه؛ فيحوله من فرد عاقل يسعى للبناء والإصلاح فيحوله من فرد عاقل يسعى للبناء والإصلاح يؤدي إلى هذه النتيجة له حكم الخمر ذاته؛ لأن المقصود من تحريمها تجنب أثرها، وهذا الأثر موجود في شرب الكحول، فيقتضي هذا تحريم شرب الكحول كله، وهذه الآلية في استنتاج الحكم تسمى القياس وهو المصدر الرابع من مصادر التشريع الإسلامي.

| قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْمَتَنَمَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْ كُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا ۖ وَسَيَصْلَوْ فَ<br>سَعِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٠] |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>ماذا</b> تفهم من هذه الآية؟                                                                                                                                        |
| <b>ما</b> حكم أكل مال اليتيم ظلماً؟ ولماذا؟                                                                                                                           |
| <b>ما</b> عاقبة من أكل مال اليتيم ظلماً؟                                                                                                                              |
| <b>ما</b> رأيك بمن أتلف مال اليتيم بدون وجه حق؟ علل رأيك.                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                       |

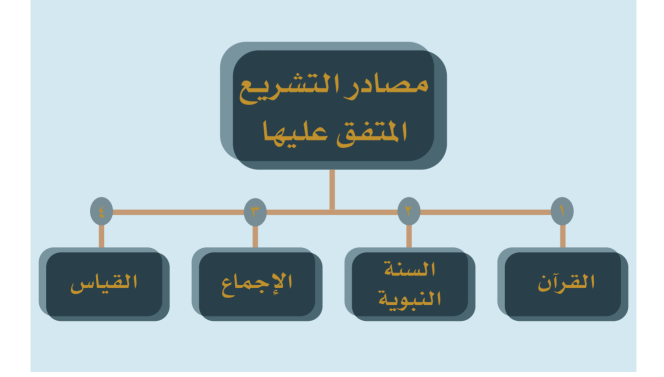
#### عن عائشة على قالت: قال النبي عَلِي : «كُلُّ شَرَابِ أَسْكَرَ فَهُوَ حَرَامٌ» [رواه البخاري برقم ٢٤٢]







علمت من خلال ما سبق أن للإسلام مصادر تشريعية أربعة متفق عليها، يلجأ اليها العلماء في الدرجة الأولى لمعرفة أي حكم في أي مسألة، وهي مع استقلالها الا أن أصلها القرآن، لأنه هو الذي أعطى بقية المصادر صلاحيتها في التشريع وإعطاء الأحكام، وهو يدلُّ بداهة على أنّه لا يتصور أن يصدر عنها حكم مخالف لأحكام القرآن، ويدل أيضا على أنّ لها ترتيباً في مكانتها من حيث القوة في الاحتجاج وإثبات الأحكام وهي على الترتيب الآتى: القرآن - السنة النبوية - الإجماع - القياس.





# ومن هذه المصادر: الاستحسان والمصلحة المرسلة والعرف.

#### الاستحسان:

الاستحسان في حقيقته لا يخرج عن مفهوم القياس في شيء، ودليله من القرآن هو دليل القياس ذاته، وسُمِّيَ استحسانًا ولم يُسَمَّ قياساً لأنه قياسُ خفيّ، وهو أحسن القياسين، يقول الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ الْمُولَ فَيَسَّبِعُونَ الْمُولَ فَيَسَّبِعُونَ الرّمر: ١٨]

ولابد من مثال يوضح المقصود، تمعن في هذا الحديث النبوي الشريف؛ عن أبي هريرة شوال: قال رسول الله على: «كُلُّ ذي نَابٍ مِنَ السِّبَاعِ فَأَكُلُهُ حَرَامٌ» (رواه مسلم برقم ١٩٣٢).

- ماذا تفهم من الحديث؟
- ما العلة في النهي عن أكل السباع ذات الناب؟
  - هل يدخل في النهي سباع الجو كالنسر؟

نهى النبي على عن أكل كل حيوان مفترس يقطع فريسته بأنيابه وينقض عليها، وقاس بعض العلماء على حرمة أكل لحمه؛ حرمة سؤره، والسؤر هو الماء الذي شرب منه الحيوان، فلو شرب أسد من إناء فيه ماء فإنّ هذا الماء الباقي في الإناء ينجس عند أغلب الفقهاء لأن لُعاب ذلك الأسد خالط الماء، ولا يمكن استخدام هذا الماء نتيجة ذلك لغسل أي شيء، و هذا

التحريم، جاء من القياس، فلا نصَّ من القرآن أو السنَّة يُفيد هذا الحكم، وإنَّما قال العلماء به بناءً على القياس، فهم قالوا : إذا كان اللحم نجساً لا يجوز أكله، فالأولى أن يكون لُعابه وهو حيُّ نجساً كذلك، لأنّه متولِّدُ وناتجُ عن ذلك اللحم، وهذا قياسُ ظاهرُ ذكرناه كمصدر تشريعيِّ رابع، لكن هل سؤر النسر له حكم سؤر الأسد؟

النسر من الجوارح أي السباع وأكله حرام، والقياس الظاهر يقتضي أن يكون

سؤره نجسًا كالأسد، لكن العلماء لم يقولوا بهذا لأنَّ الأسد يشرب بلسانه وشفتيه فيختلط اللعاب بالماء فينجسه، أمَّا النسر فيشرب بمنقاره وهو عظمٌ لا رطوبة فيه ولا لعاب، وبسبب هذا تركوا القياس الأوَّل الذي يقتضي التحريم، وأخذوا بقياسها على العظم، وهو القياس الثاني، فحكموا بعدم نجاسة سؤر السباع من الطيور لسبب وجيه قويً.



#### المصلحة المرسلة:

قد تساءل: ماذا لو استجدت حادثة ليس فيها دليل من القرآن ولا السنة ولم يقم أي إجماع قديم أو جديد عليها، ولا مثيل لها للقياس عليها قياسًا جليًّا أو خفيًّا، بماذا يستدل العلماء على حكمها؟

يجيبك القرآن عن ذلك بقوله: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ اللّهُ مَا لَيُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]

ماذا تفهم من هذه الآية؟

ما علاقة هذه الآية بمصادر التشريع؟

إذا كان التيسير من مراد الله بهذه الأمة فكيف يمكن أن يعتمد العلماء عليه في ملاحظة الأحكام في الحوادث المستجدة التي ليس لها مثيل من قبل؟

إن الله تعالى يشير بهذه الآية على العلماء والمجتهدين أن يتبعوا سبيل التيسير في ملاحظة الأحكام، وهو ما أطلق عليه العلماء اسم "المصلحة المرسلة" وهي واحدة من مصادر التشريع التبعيّة، يمكن تعريفها بأنها أمر لم يقم دليل على قبوله ولا على رفضه وفيه مصلحة للناس ونفع كبير لهم. فالقرآن يقول في حال لم يوجد دليل على حكم الإباحة أو التحريم في أمر ما فيه مصلحة للناس ولا ضرر فيه، فإن الحكم هو القبول حينها، وذلك من منطلق اليسر هو القبول حينها، وذلك من منطلق اليسر الذي يريده الله بهذه الأمة.

ولكن لا يمكن اعتبار المصلحة المرسلة أمراً مقبولاً إلا إن توفرت فيها ضوابط وشروط ثلاثة وهي:

> أن تكون م<mark>صلحة حقيقية لا وهمية،</mark> و ذلك بأن تكون ذات نفع فعلاً

أن تكون مصلحة عامّة كليّة لجميع الناس، و ليست مصلحة جزئية شخصية

ألا يعارض التشريع لهذه المصلحة حِكماً ثبت بأحد المصادر التشريعية الأربعة، لأننا لا نلجأ إلى قولنا بالمصلحة إلا عند عدم وجود الأدلة

#### العرف؛

ويتبادر هنا سؤال: ماذا لو كان الناس في بيئة ما، قد درج بينهم أمرٌ ما في التعامل فيما بينهم، كلبس شيء معيّن أو تناول نوع من المأكولات، ولم يجدوا أي دليل من القرآن والسنة أو الإجماع أو القياس، يمكن أن يُفيدهم بشكل مخصوص على هذا اللباس الذي لديهم أو تلك الأكلة التي يُفضّلونها. فما الحل حينها؟

[الأعراف: ١٩٩]

- ماذا تفهم من هذه الآية؟
- كيف يكون الأمر بالعرف؟
- ما قيمة العرف في الشريعة الإسلامية؟
- هل كل عرف تعارف عليه الناس يمكن الاعتماد عليه كدليل للأحكام؟ ولماذا؟

إن القرآن يجيبك بأن العرف مقبول شرعاً، بل ويُعد أحياناً مصدراً من مصادر التشريع التبعيّة. وحاله هنا كما المصلحة المرسلة، مقيّدٌ بشروط يجب أن تتوافر فيه حتى يكون ذا صفةٍ تشريعية، وهذه الشروط هي:

# أن يكون متعارفاً بين الناس فعلاً الا يخالف دليلاً شرعيًا الا يخالف دليلاً شرعيًا الا يُفوِّت مصلحة أو يجلب مفسدة

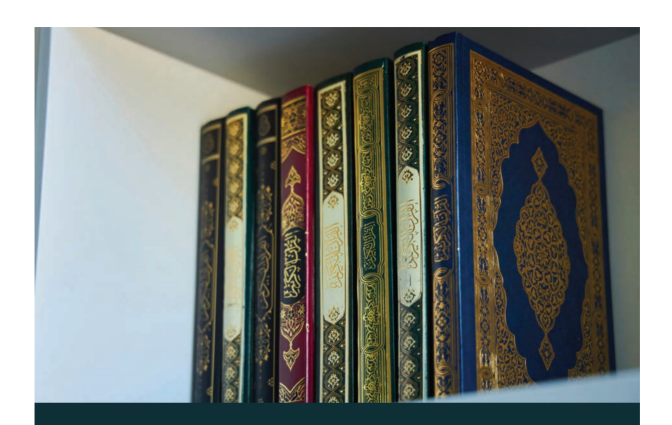


- تقسيم المهر الذي يدفعه الزوج لزوجته في بعض البلدان الإسلامية إلى معجّل عند عقد الزواج أو عند الدخول بالزوجة، ومؤخّر إلى حين وقوع الطلاق أو موت أحد الزوجين.
  - إقامة مسابقات دولية ومحلية لحفظ القرآن الكريم.

فالعرف إذن مصدرٌ من مصادر التشريع، حتى أنّ العلماء بناءً على كونه مصدراً تشريعياً، ذهبوا إلى وضع قاعدة تؤكّد على أهميته، وذلك حين قالوا: " تتغير الأحكام بتغير الأزمان". وإنّ لأحكام التي تتغير في العرف هي الأحكام التي ثبتت به، من ذلك مثلاً: بعض المجتمعات اليوم تقسم المهر إلى معجّل ومؤخر، ولم يكن الناس يقبلونه في الأزمان الماضية بل كانوا لا يقبلون سوى بالمهر المعجل كاملاً، بخلاف وقتنا الحاضر، الذي أصبح فيه من الغريب طلب تعجيل المهر كله، والحق أنّ هذه المسألة سواء في التعجيل أو التقسيم إلى معجّل ومؤخر، لا تصادم أي نصِّ شرعى من القرآن أو السنة، ولذلك كان للعرف مدخل في هذا الحكم تغيراً وتعديلاً.







المقرآن الكريم مصدر تشريعي صالح لكل زمان ومكان، وعلى الرغم من أنه لا ينص على أحكام جميع المسائل، لكنه بإعطاء صلاحية التشريع للسنة النبوية والإجماع والقياس والاستحسان والمصلحة المرسلة والعرف وغيرها أحاط بجميع المسائل فلا يفوته شيء من مستجدات الحياة وحوادثها التي تحتاج إلى أحكام شرعية، قال سبحانه وتعالى: ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّ وُثُمَّ إِلَى رَبِّم مُ يُعْتَرُونَ ﴿ الأنعام: ٢٨) فمنظومة التشريع القرآنية تجعلها صالحة لكل زمان ومكان وهو أمر لم تحتويه أفضل القوانين على مدى التاريخ، بدلالة كثرة تبدلها وتغيرها، وبدلالة الواقع على عجزها في كثير من الأحيان عن حل مشاكل نراها اليوم، بل إنّ هذا القوانين قد لا تسبب إلا زيادة في تلك الأزمات، بينما حوى القرآن نظامًا كاملًا يضمن في حال طبّق التطبيق الصحيح الكامل الحل لأكثر تلك المشاكل والأزمات، وهو أمرٌ لا يحتاج سوى لنظرة منصفة و إرادة صادقة في تحويل هذا الأمر إلى واقع، لإثبات صدق هذه الصلاحية ، وهذا من أعظم الأدلة على الإعجاز التشريعي للقرآن.

#### ضع اسم المصدر التشريعي المناسب للأحكام الآتية التي ثبتت بها:

| ١. جمع القرآن الكريم               |
|------------------------------------|
| ٢. أفعال الصلاة والحج              |
| ٣. تقسيم مهر الزواج إلى معجل ومؤخر |
| ٤. طهارة سؤر الجوارح من الطيور     |
| ه. نجاسة سؤر سباع البر             |
|                                    |



#### رتب المصادر التشريعيّة من الأعلى إلى الأدنى:

| إجماع - السنة - القياس - القرآن - الاستحسان | الإ |
|---------------------------------------------|-----|
|                                             |     |
|                                             |     |
|                                             |     |
|                                             |     |
|                                             |     |
|                                             |     |
|                                             |     |
|                                             |     |
|                                             |     |
|                                             |     |

### 7

#### صِل بين كل آية من الآيات الآتية، والمصدر التشريعي الذي تدلُّ عليه:

| المصدر التشريعي     | الآية                                                                                         |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ( ) السنة           | ١. ﴿ فَإِن نَنَزَعُنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]       |
| ( ) المصلحة المرسلة | ٢. ﴿ وَمَا ٓ ءَالْمَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ثُوهُ وَمَانَهَمَكُمُ عَنْهُ فَأَنْهُواْ ﴾ [الحشر:٧] |
| ( ) القياس          | ٣. ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ اللُّهُ مَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]         |



# القرآن والأخلاق

#### أهـداف المحور

#### في نهاية المحوريتوقع أن يكون القارئ قادرًا على أن:

- يتعرف على الأخلاق الفردية التي أمر بها أو نهى عنها القرآن.
- يتعرف على الأخلاق الأسرية التي أمر بها أو نهى عنها القرآن.
- يتعرف على الأخلاق المجتمعية التي أمر بها أو نهى عنها القرآن.
- يتعرف على الأخلاق التي أمر بها القرآن في التعامل مع الله عز وجل.
  - يتعرف على الأخلاق التي أمر بها القرآن في التعامل بين الدول.



تخيل لوأنَّ شخصاً خبيراً بالكيمياء، ولم تُسعفه الظروف سوى أن يكون موظفاً حكوميًا براتب شهريً محدود، ومن ثم أصيب بمرض عضال، وتوقف خضوعه لعملية جراحية على مبلغ كبير ولم يرسبيلاً إلى ذلك المبلغ إلا بأن يستغل موهبته وخبرته الكيميائية في تصنيع المخدرات ليستطيع تغطية تكاليف علاجه من مرضه الذي أصيب به.

كيف تنظر إلى فعله؟ هل تتعاطف معه في محنته هذه، وتتغاضى عن موقفك من المخدرات والمتاجرة بها؟ ألا يعد تعاطفك معه تنازلاً أخلاقياً؟!

ماذا لو شُفِي من مرضه، لكنه افتتن بأرباح المخدرات فظل مستمراً في صناعتها فهل ستظلّ على تعاطفك السابق معه؟

ماذا لو علمت أن تلك المخدرات التي صنعها تسببت بوفاة شاب صغير لا يتجاوز عمره أربع عشرة سنة نتيجة جرعة زائدة؟ كيف ستنظر إلى فعلته التي عذرته فيها قبل قليل؟

ما سبب تغير الحكم الأخلاقي والتعاطف في الحالتين؟

ما رأيك؟ هل يعد اختلاف الموقف طبيعياً أم أنّ الطبيعي الثبات على موقف واحد لا يتغيّر أمام تلك الحالات كلها؟

من تسأل عن تقويم هذه الحالات؟ ومن تستشير لتعلم صواب موقفك من خطئه؟

للجواب عن هذا نحتاج إلى خبير بطبيعة النفس البشرية وتقلباتها ليضع معياراً يمكن أن يتفق عليه الجميع. ولا يقدر على هذا غير الله سبحانه؛ العليم بخلقه الحكيم بصنعه، قال الله سبحانه: ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ اللَّهِ عَلَى الله وحده يملك الحق في تقرير المعيار الأخلاقي الذي يمكن أن يصلح للبشر جميعهم في مختلف عالاتهم.



إن البحث عن قانون أخلاقي عام أمر بديهي تفرضه الضرورة الوجودية، ويمكن للعقل البشري والنفس الإنسانية أن تصل إلى ذلك القانون الأخلاقي وبه يستطيع الإنسان أن يعرف أصول الخير والشر من تلقاء نفسه.

تأمل معي قول الله تعالى في الآيات التالية: ﴿ يَكُمُ اللَّهِ عَلَقَكُمُ مِّن التالية: ﴿ يَكُمُ النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِّن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ [النساء: ١]

وقوله سبحانه: ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَنَهَا ﴿ ﴾ فَأَلْمَهَا فَخُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴿ فَأَلْمَهُمَا فَخُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴿ فَأَلْمُمَهَا فَخُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ [الشمس: ٧ - ٩]

وقوله تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَهُ النَّجَدُيْنِ ١٠٠ ﴾ [البلد: ١٠]

ماذا تفهم من هذه الآيات؟

كيف يمكن فهم قوله تعالى ﴿ نَفْسِ وَحِدَةِ ﴾ عند جمعها مع قوله: ﴿ فَأَلْمُمَهَا فَجُورَهَا ﴾ ؟

بعد قراءة هذه الآيات، ما جواب السؤال: هل بإمكان الإنسان أن يعرف الخير والشر بنفسه ؟

يقرر القرآن أن الله قد طبع بفطرة الإنسان الاستعداد للخير والشر، وهو يعني بطبيعة الحال قدرته فعلاً على تمييز أصول الخير والشر من تلقاء نفسه، لكننا مع ذلك نرى أناساً كثيرين اليوم قد اختاروا طريق الشر وممارسة الأعمال السيئة، فإلى أي سبب يعود ذلك؟

ما أجاب به القرآن أنّ الإنسان لديه القدرة على تمييز الخير والشر بفطرته التي أودعها الله فيه، وهو أمر يشترك به جميع الناس، مؤمنهم وكافرهم، إلا أنّ هذه الفطرة قد تتعرض لمؤثرات تحجبها عن هذا التمييز وهنا تظهر أهمية القرآن على المستوى الأخلاقي، أي على مستوى إرشاد الناس إلى الخير والشر.

وقد أكد القرآن ذلك بقوله: 
﴿ كِتَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلْخُرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْمَزِيزِ ٱلْحُمِيدِ () ﴾ [ابراهيم: ١]

ما العلاقة بين كون القرآن نوراً وبين دلالته على الخير والشر؟

إذا قلنا إنّ القرآن هو مصدر الأخلاق، فما وجه العلاقة بين ذلك وبين قول النبي

عَلَيْكَ: «إِنَّمَا بُعِثْتُ لأُتُمَّمَ صَالِحَ الْأَخَلَاقِ» (رواه أَحمد برقم ١٩٥٢، وصححه الألباني) على ضوء ما تعلمته عن مصادر التشريع؟

إذا علمت أنّ القرآن قد نهى عن أي إضرار بالآخرين أو عن المساعدة على ذلك حين قال: ﴿وَلَا نُعَاوَثُواْ عَلَى الْإِثْمِ وَالْمُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢]، وإذا كان هذا الحكم مُطلقاً، فبماذا ستحكم على قصة الكيميائي الموظف التي ذُكِرت في تمهيد المحور في مختلف حالاتها؟

إن كلا النورين: نور الفطرة ونور الوحي، ينبثقان من مصدر واحد، وهذا يعني أنّ الله تعالى هو الذي يرشدنا دائماً، ومن هنا كان الإلزام الأخلاقي في الإسلام قانوناً عاماً يصلح لجميع البشر في مختلف حالاتهم وظروفهم، سواء كانوا أفرداً أو أسراً أو دولاً، وهو ما سندع القرآن يعرض لنا نماذج منه توضح ذلك.





اقرأ بتمعن قوله تعالى: ﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ۚ ذَٰلِكَ أَزَكَى لَمُمْ اللَّهُ خَبِيرًا بِمَا يَصْنَعُونَ اللَّهُ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبُدِينَ زَبِنَتَهُنَّ إِلَّا مَأَظَهَ رَمِنْهَا ﴾ [النور: ٣٠، ٣٠]

ماذا تفهم من هذا النص؟

ما الأمر الأخلاقي الذي أمر الله به في هذا النص؟

ما الحكمة بتذييل الآية التي فيها الأمر بغض البصر بقول: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا يَصِّنَعُونَ ﴾ ؟

كيف يساهم هذا الاقتران بين الأمر الأخلاقي والتأكيد على رقابة الله تعالى على الالتزام بالأمر الأخلاقي؟

قارن بين حالة الأمر الأخلاقي عند تجريده من فكرة الرقابة القانونية وبين

حالته مع فكرة الرقابة الإلهية من حيث القدرة على التفلت من الأمر.

وجُّه القرآن الكريم الفرد المسلم إلى جملة من الأخلاق الحميدة، ورسخ مع الأمر بها فكرة الرقابة الإلهية على هذا الفرد، ليلاحظ مراقبة الله تعالى له في تصرفاته فيلتزم بتلك الأخلاق ويتعود عليها حتى تكون سجية لديه، ففي الآيات السابقة أمر الله سبحانه وتعالى المؤمنين بالعفة وأمر بدواعيها وهي الستر وغض البصر، وذيَّل الأمر بقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ أي أنه خَبيرٌ بأفعالهم وأحوالهم، وكيف يجيلون أبصارهم، وكيف يصنعون بسائر حواسهم وجوارحهم، فعليهم- إذ عرفوا ذلك- أن يكونوا منه على تقوى وحذر في كل حركة وسكون.

#### ﴿ وَلَوْلَآ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا فُوَّةَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ إِن تَكْرِنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَا لَا وَوَلَدًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ لَا فُوَّةَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ إِن تَكْرِنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَا لَا وَوَلَدًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

[الكهف: ٣٩]



ماذا تفهم من هذه الآية؟

كيف يمكن أن تساهم القصة في تعزيز وغرس القيم الأخلاقية برأيك؟



#### ولنذكر بعض الآيات التي احتوت على خطاب أخلاقي للأفراد:

- الوفاء بالعهد: قال الله تعالى: ﴿وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ ۚ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسَّوُلًا اللهِ [الإسراء: ٣٤]
- ٢ الصدق: يقول سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ اللهِ التوبة: ١١٩]
- التواضع وعدم الكبر: قال عز وجل: ﴿ وَلا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلاَتَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُعْنَالِ فَخُورٍ إِنْ ﴾ [لقمان: ١٨]
  - ٤ الأمر بالعدل والإحسان وصلة الرحم وجملة الأخلاق الحميدة والنهي عن ضدها:

يقول الله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِوَ ٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيٍ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغْيِّ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾ [النحل: ٩٠]

نشاط إثرائي

ابحث في القرآن الكريم عن آيات احتوت على خطاب أخلاقي للأفراد، وانشره بين الناس عبر وسائل التواصل الاجتماعي.



ارجع إلى كتاب «العلاقات الاجتماعية في الإسلام» من هذه السلسلة، واقرأ فيه كيف أن قيام العلاقات بين الناس وَفق الأخلاق المرتبطة بالتشريع الإلهي والعقيدة الصحيحة يضمن الاستقرار في تلك العلاقات.



يضول الله تعالى في خطابه للأزواج: ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ۚ فَإِن كَرِهْ تُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْءًا وَيَجْعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَ

[النساء: ١٩]

- ماذا تفهم من هذه الآية؟
- في الآية أمر أخلاقي فما هو؟
- ما نوع الأمر الأخلاقي في هذه الآية وإلى من هو موجَّه؟

وجُّه القرآن الكريم رب الأسرة إلى التزام الأخلاق في حالتي الزوجية والانفصال، في حال الرضى عن زوجته وحال الغضب، حال المحبة وحال الكره، وهو خلق الإكرام والمعاشرة بالمعروف، ونهاه عن إهانتها إن كرهها وعلل ذلك بأنه لا يعلم مَكمَن الخير، فريما كان فيما يكره.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعُوفِ ۚ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ۗ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالِمَ اللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ نَا اللَّهُ عَلَيْهِ نَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ نَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَكُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا لَكُونُ عَلَيْهِ فَا لَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا لَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا لَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَكُونُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا لَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا لَمُ لَا لَكُونُ عَلَيْهِ فَا لَمُعَالِمُ عَلَيْهِ فَا لَهُ لَا عَلَيْهِ فَا لَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا عَلَيْهِ فَا لَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا لَمُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا لَمُ اللَّهُ لَهُ عَلَيْهِ فَا لَهُ لَهُ عَلَيْهِ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَمُ لَكُونُ وَاللَّهُ عَنِينُ فَاللَّهُ عَلَيْهُ فَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَمُ لَّهُ عَلَيْهِ فَا عَلَيْهِ فَا لَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ فَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ فَا لَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَا لَا لَهُ عَلَيْهِ فَا لَا لَهُ عَلَيْهِ فَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَا عَلَامُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَا عَلَالِمُ عَلَيْكُواللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَامُ عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاعِلُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ



• ما القيمة الأخلاقية المتعلقة بالزوجين في هذه الآية؟

ولو تأملت خطاب القرآن الأخلاقي للآباء والأبناء لقرأت قول الله سبحانه في خطابه للآباء: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا قُوا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْخِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦]

وقوله عز وجل في خطابه للأبناء: ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُ مَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ٱرْحَمْهُمَا كَمَّا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

- ماذا تفهم من هاتين الآيتين؟
- بماذا أمر الله سبحانه وتعالى الآباء تجاه أبنائهم؟

#### • وبماذا أمر الأبناء تجاه آبائهم؟

حمّل القرآن الأب مسؤولية أخلاقية في تربية الأولاد والأسرة بعامة، لينقذهم بهذه التربية من الآثام المؤدية إلى العذاب يوم القيامة، وفي المقابل وجّه الأبناء إلى احترام الآباء وحفظ حقوقهم ومعاملتهم بتواضع وتذلل في مقابل ما قدمه هؤلاء الآباء من جهد ووقت ومال في تربية الأولاد وتتشئتهم ولهذا قال: ﴿كَارَبّيانِ صَغِيرًا الله ﴾.





ارجع إلى كتاب «العلاقات الاجتماعية في الإسلام» من هذه السلسلة، واقرأ فيه عن مفهوم الأسرة.



اقرأ معى بتدبر قول الله تعالى في ذم البخل: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ - هُوَخَيْرًا لَمُّ مَ بَلُ هُوَ شَرٌّ لَكُمْ أَسَيُطُوَّ قُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ، يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِيرٌ اللهِ اللهِ ١٨٠]

ويقول في التحذير من السرقة: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ أَيْدِيهُمَا جَزَاءً ا بِمَا كُسَبَا نَكَلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَنِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللهُ

[المائدة: ٣٨]

- **ماذا** تفهم من هاتين الآيتين؟
- تنتمي الآيتان السابقتان إلى عنصر من عناصر الفعل الأخلاقي "الإلزام - المسؤولية - الجزاء" فما هو؟
- تحتوي الآيتان على نوعين مختلفين من الجزاء ما هما؟

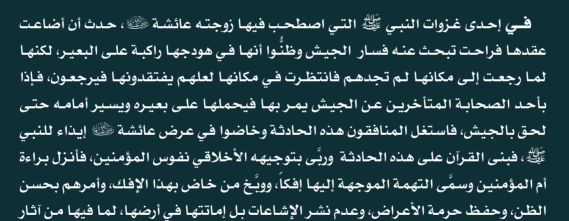
- ما أثر الجزاء الدنيوي على المجتمع، وكيف يساهم في تعزيز الحالة الأخلاقية الإيجابية للمجتمع؟
- كيف يمكن أن يُفيد التكامل بين الجزاء "الدنيوي" والأخروي " في عدم الإخلال بالقيمة الأخلاقية؟

يعتبر البخل والسرقة من الأخلاق المجتمعية الفاسدة، وقد نهى القرآن الكريم عنهما. ولضمان الالتزام باجتنابهما، جعل لهما عقاباً وجزاء في الدنيا والآخرة، فأما البخل فعاقبته في الآخرة أن يُعذّب البخيل بجنس ما بخل به بأن ينقلب يوم القيامة طوقاً حول رقبته وآلة يُعذّب بها قال النبي عَلِينَّةُ: «تأتى الإبل على صاحبها على خير ما كانت، إذا هو لم يعط فيها حقها، تطؤه بأخفافها» [رواه البخاري ١٤٠٢]، وأما السرقة فقد شرع الله عقوبة السارق في الدنيا بقطع يده تنكيلاً به على خلقه الفاسد الذي أفسد به في المجتمع، فإذا علم الإنسان أن عقوبة السرقة أليمة شديدة فسيخاف على يده من الفوات وعلى سمعته من الفضيحة فيلجم نفسه عن السرقة، وينتهي وينزجر عن فعلها فكان في ذلك صلاحاً له وللمجتمع.

يقول الله تعالى: ﴿ وَلَوْلآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا آَن تَتَكَلَّمَ بِهَذَا سُبْحَنَكَ هَذَا بُهْتَنُ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ تعالى: ﴿ وَلَوْلاً إِن كُنُمُ مُّ وَمِنِيكَ ﴿ اللهِ (النور: ١٦، ١٧).

- ماذا تفهم من هذا النص؟
- عد إلى الإنترنت أو تفسير الطبرى، واذكر سبب نزول هذه الآية.
  - ما الخلق الذي نهى الله عنه في هذا النص؟
- كيف أرشد القرآن إلى التعامل مع حالة انتشار الإشاعات ذات الأثر السلبي
   على المجتمع؟







مدمرة على المجتمع.

ارجع إلى كتاب «العلاقات الاجتماعية في الإسلام» من هذه السلسلة، واقرأ فيه عن حرمة الجارفي الإسلام.



#### الخطاب القرآني للحكام في التعامل مع شعوبهم:

قَالَ الله تعالى: ﴿ فَهِ مَا رَحْمَةٍ مِّنَ أَلَّهِ لِنتَ لَهُمٌّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُّواْ مِنْحَوْلِكِّ فَأَعْفُ عَنَّهُمُ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ۖ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوكِّلِينَ ﴿ ١٠٥ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]

وقال سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَعْلُ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَاغَلَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ثُمَّ ثُوَفًا كُلُنَفْسٍ مَّا كُسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظُلِّمُونَ اللهِ الله

- الآيات؟ ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- ما الواجبات الأخلاقية التي ترشد إليها الآيات؟ وإلى من توجهها؟
- في إشارة القرآن الكريم إلى شخصية النبى الله أثر مهم في التربية وتعزيز الأخلاق ما هو؟

النبي عَلَيْ كما هـو المرجع في الشؤون الدينية هو أيضاً قائد الدولة والمجتمع، لهذا ترى الخطاب القرآنى توجه إليه بهذه الصفة ليرشده ويرشد الحكام من بعده إلى واجبات أخلاقية في التعامل مع شعوبهم، وأشار القرآن إلى شخص النبى عَلَي الخطاب خاصة لأنه القدوة التي يقتدي بها من بعده، فكأنه قال للحكام من بعد النبي: كما أن النبي عَلِيٌّ كان ليِّناً مع رعيته وكما أنه يعفو عن مسيئهم ويستشيرهم في أمر الحكم وهو غنى عن هذا لأنه مؤيد بالوحى من الله تعالى، فأنتم أيها الحكام أُولَى بهذا، وإذا نهى الله تعالى الأنبياء كقادة للجند أن يَغُلُوا - والغلول يعنى سرقة غنائم الحرب وأخذها قبل تقسيمها- فسائر القادة أوَّلَى بأن يقفوا عند حدود هذا

النهي فلا يَغُلُّوا، وإلا تحول هذا الغلول إلى آلة للعذاب يوم القيامة.

والقرآن يخاطب الحكام بحفظ مصالح الرعية والشعب، ويذكر نماذج لأمراء وقادة كانوا صالحين مصلحين، ويذكر نماذج

وأمثلة لأمراء وقادة طاغين ظالمين، ويذكر مصير كل منهما، وفي قصص القرآن أمثلة كثيرة للصنفين كليهما.



ابحث في القرآن الكريم وتفسيره عن الأسماء التالية: (طالوت وجالوت وداود وسليمان وفرعون وقارون وهامان والنمرود) ثم صنِّفها ضمن الجدول التالي:

| آية تدل على صدق التصنيف | مثال لحاكم ظالم | مثال لحاكم عادل | الاسم |
|-------------------------|-----------------|-----------------|-------|
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |
|                         |                 |                 |       |

«لما أتى عمر بتاج كسرى وسواريه جعل يُقلبه بعود في يده ويقول: والله إنَّ الذي أدَّى إلينا هَـذا لَأمين. فقال رجل: يا أمير المؤمنين أنتُ أمينُ الله يؤدُّون إليكَ ما أدَّيتَ **إلى الله فإذا رَتَعْتَ رَتَعُوا. قالُ: صَدَفْتَ**» [رواه البيهقي في السنن الكبرى: ١٣٠٣٣]

وفي رواية: فقال له على بن أبي طالب: «يا أميـر المؤمنيـن عففت فُعَفُـوا ولـو رَتَعْتَ لَرَتَعُـوا»

ما وجه الربط بين هذه القصة وموضوع الآيتين؟ وكيف يمكن الاستفادة من ذلك في الجانب الأخلاقي؟

#### الخطاب الأخلاقي في القرآن للشعوب في التعامل مع حكَّامها :

قال الله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلا تَنكَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ۖ وَاصْبِرُواْ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ اللَّهِ [الأنفال: ٤٦]

- ماذا تفهم من هذه الآية؟
- ما المقصود بالتنازع هنا؟
- ما علاقة الصبر بالنهى عن التنازع؟
  - ما عاقبة التنازع في الدنيا؟

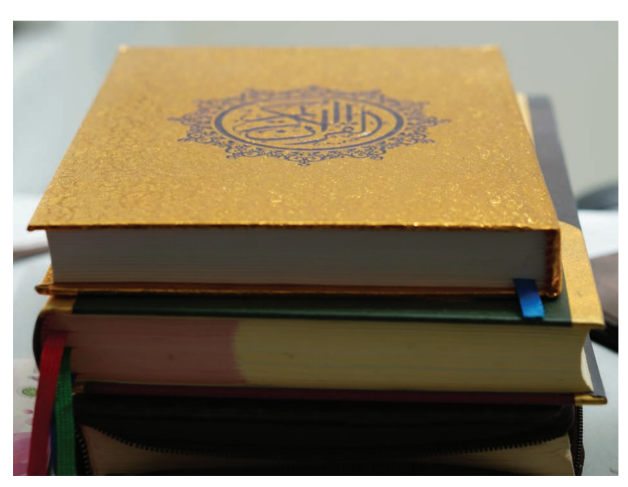
وجُّه القرآن خطابه للشعوب بأن يطيعوا أمراءهم ويلتفوا حولهم ، ونهاهم عن خُلُق المنازعة فلا ينازعوهم الملك ولا يخرجوا عليهم؛ لأن منازعتهم وعدم طاعتهم يفرق وحدة الدولة ويَفُتُّ في عضدها، وهذا أول أسباب الضعف والفشل، وإذا ذهبت القوة وهو المقصود بقوله (ريحكم) سقطت الدولة.

# الخطاب الأخلاقي في القرآن للمسلمين في التعامل مع الدول والشعوب الأخرى:

# قال الله تعالى: ﴿ لَا يَنَهَ كُوُ اللّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِ الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِن دِينِكُمُ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ ﴾ [الممتحنة: ٨]

- الآية؟ ماذا تفهم من هذه الآية؟
- ما الخلق الذي أرشدت إليه الآية؟
  - ما عاقبة من التزم بهذا الخلق؟

نظم القرآن العلاقة بين الدولة المسلمة والدول الأخرى على قاعدة أخلاقية حميدة مفادها: من لم يظلمكم ولم يقاتلكم ولم يناصبكم العداء فلكم أن تعاملوه بخُلُق البر والإحسان والعدل، لأنها من صفات الله سبحانه والله تعالى يحب من يتخلق بها.





# خطاب القرآن في تنظيم علاقة العبد بربه

نظم القرآن الكريم العلاقة بين الإنسان وريه فأرشده إلى جملة من الأخلاق الحميدة؛ كالرضا بقضاء الله والصبر عليه، قال الله تعالى: ﴿ وَلَنَبَلُونَكُم بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَفْصِ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِ ۗ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ ۚ ٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَصَابَتَهُم مُصِيبَةٌ قَالُوٓ أَإِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ ١٥٥، ١٥٥]

وكالتوكل على الله؛ قال سبحانه: ﴿ إِن يَنْصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۗ وَإِن يَخَذُلْكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنصُرُكُم مِّن ابَعْدِهِ ۗ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتُوكُّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللهِ اللهِ [آل عمران: ١٦٠]

ونهاه عن أخلاق قبيحة كاليأس من رحمة الله، قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَأْيُتُسُواْ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ, لَا يَايْتَسُ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَفِرُونَ (١٠)

[یوسف: ۸۷]

- ماذا تفهم من هذه الآيات؟
- ما علاقة الرضا والتوكل بالأخلاق الدينية؟
- لماذا عد الله سبحانه وتعالى اليأس من رحمته من صفات الكافرين؟

إن الدنيا دار ابتلاء يمتحن الله سبحانه وتعالى بها عباده، لذا أرشدهم إلى التخلق بخلق الصبر لينجحوا في هذا الامتحان، ودلهم على خلق التوكل عليه في معاركهم وحروبهم لينالوا النصر، فإن اشتد بهم الكرب والضيق حذرهم ونهاهم عن خلق اليأس من رحمته؛ لأنه قد يؤدي إلى الكفر إن كان بسبب إنكار سعة رحمة الله وإساءة الظن به .



#### عنْ عائشة رضي اللُّه عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ خُلُقُ نَبِيِّ اللَّه ﷺ الْقُرْآنَ» (رواه مسلم برقم ٧٤٦).

في ضوء فهمك للنماذج المتقدمة من الأخلاق التي أرشد إليها القرآن وشمولها لكل نواحي الحياة، كيف يمكن أن تفهم جواب السيدة عائشة عن خُلق النبي عَلَيْهُ.

إنّ ما مرّ من النماذج والأمثلة القرآنية في الخطاب الأخلاقي يُشير إلى خصائص مهمة لذلك الخطاب يمكن إرجاعها إلى ثلاث نقاط أساسية:

- ١٠ الارتباط الوثيق بين العقيدة الدينية الإيمان وبين النظام الأخلاقي، ويظهر ذلك في:
- أ. ربانية النظام الأخلاقي وأن مصدره الله تعالى، وهو ما يمنحه صلاحية شاملة لمختلف الظروف والحالات.
- ب. الارتباط بين الأوامر الأخلاقية وصفات الله تعالى التي تعزز فكرة الرقابة الإلهية، والأثر الإيجابي لتلك الرقابة على تقويم الخلق، وهو أمر لا تجده في أي نظام أخلاقي آخر من وضع البشر.
- ت. العلاقة المهمة بين الأمر الأخلاقي والجزاء الأخروي مما يُعطي القيمة الأخلاقية بُعداً يتجاوز الحياة الدنيا ويجعل الإنسان يمارس الفعل الأخلاقي من أجل منزلة أكبر في الآخرة أو الحذر من عقاب شديد فيها.
- ٢٠ تأكيد القرآن على أهمية المسؤولية الفردية في مجال الأخلاق، سواء فيما يخص
   الفرد نفسه، أو المجتمع ككل، كمسؤولية الفرد عن توقف نشر الإشاعات السلبية.
- ٣. تعدد أساليب القرآن الكريم في غرس المبادئ الأخلاقية وتعزيزها ولاسيما تلك
   التى ترتبط بالتجربة والواقع كاستثمار حادثة الإفك.



| :/- | دا | ما | علا |
|-----|----|----|-----|

| ١. القرآن هو المصدر الأخلاقي الوحيد الذي يقدّم معياراً أخلاقياً موضوعياً مطلقاً.                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
| ٢. استخدام القرآن لأسلوب التربية بالقدوة في عرضه للمسائل الأخلاقية.                                                           |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
| <ul> <li>٣. وجود القرآن كمصدر أخلاقي، رغم أن الله تعالى قد أودع في الناس أصول التمييز بين الخير والشر<br/>بفطرتهم.</li> </ul> |
| بفطرتهم.                                                                                                                      |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |
|                                                                                                                               |



#### صحح الخطأ في العبارات الآتية:

| ) العلاقة بين الأمر الأخلاقي والجزاء هو أمرٌ محصور في الجزاء الدنيوي.                  | ).1 |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ) استخدم القرآن <u>أسلوباً واحداً</u> فقط في طرح القضايا الأخلاقية.                    | ).۲ |
| ) أسلوب القرآن الكريم في عرضه للأخلاق كان يركز على مخاطبة <u>العقل وحده</u> .          | ).٣ |
| ) الآيات التي دلت على وجوب التوكل على الله، هي مثال عن <u>الخطاب الأخلاقي للحكام</u> . | ).٤ |



#### اربط بين الآيات القرآنية والجهة التي وجهت إليها:

| الجهة المخاطبة                       | الآية                                                                                                                        |
|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ( ) الفرد في واجبه تجاه المجتمع      | ١. ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمٌّ ﴾                                                                          |
| ( ) الأسرة                           | ٢. ﴿ وَلَمُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعُرُونِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْمِنَّ دَرَجَةٌ وَٱللَّهُ عَنِيْرُ حَكِيمُ السَّ |
| ( ) الفرد في واجبه تجاه الله         | ٣. ﴿ وَلَا تَأْيَّئُسُواْ مِن زَوْجِ ٱللَّهِ ۗ ﴾                                                                             |
| ( ) النبي عُلِيَّةِ ومن بَعده الحكام | ٤. ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَعْضُواْ مِنْ أَبْصَى رِهِمْ ﴾                                                                     |

#### الخاتمة

فى نهاية رحلة هذا الكتاب فإن المسلم يدرك أنَّ القرآن هو كلامٌ ربِّه المنزل لهداية البشرية، وتعظيمه له من تعظيمه للمتكلم به سبحانه وتعالى، وعلى المسلم واجبات إزاء كلام الله القرآن، ولعل من أهمها:

- قراءته وتدبر آیاته وتعلمه وتعلیمه
  - ❖ الأدب معه، وتعظيمه.
- التخلق بأخلاقه والعمل بأوامره ونواهيه.

#### أولاً: قراءة القرآن والتُّدبُّر والتُّفكُر في معانيه وتعلمه وتعليمه:

قد ذم الله أقواماً فقال: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرِّءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴿ الله أقواماً فقال: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرِّءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا لَا ﴾ [محمد: ٢٤]، وجاء عن أحد التابعيـن وهـو الحسـن البصـريُّ رحمـه الله أنـه قـال: "إنَّ مَن كَان قبلكم رأوا القُـرآن رسـائل من ربهم، فكانوا يتدبرونها بالليل، وينفذونها بالنهار".

إن شأن المؤمن أن يتفاعل كيانه كله مع كلام الله عز وجل، يقول الله تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَابًا مُّتَشَيِهًا مَّثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ عَن يَشَكَآءُ وَمَن يُضْلِل ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ آَنَ ﴾ [الزمر: ٢٣]

وما في هذا القرآن العظيم من رسائل ربانية - تجيب عن أسئلة الإنسان وتهديه سبيل الرشاد. يستحق أكثر من مجرد تحريك اللسان به، بل ينبغي أن يحرك به العقل والفؤاد تحريكاً يصرف الأوهام والخرافات، ويهدم الشهوات والمصالح القاصرة، ويبنى المناهج والأسس، فهو حركةً تبدأ في نفس القارئ المتدبر للقرآن ليصل صداها إلى العالم أجمع، ومن هنا نعرف أن أفضل الناس من يتعلم القرآن ويعلمه، كما أخبر النَّبيُّ عَلَيُّ حين قَـاْلُ: (خَيَرُكُمْ مَـنُ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ) ( البخاري ٤٧٣٩) لأنه ينشر النور والهداية لتسعد به البشرية في الدنيا والآخرة ﴿ طُهُ إِنَّ هَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْفَحَ ﴾ [طه: ١، ٢]، ﴿ إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَنُلَبِّسُ ٱلْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّيٰلِحَنتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ١٠٠ ﴾ [الإسراء:٩].

#### ثانياً: تعظيم القرآن الكريم والأدب معه:

ومن الأدب مع كتاب الله تعالى أن يكون القارئ له على طهارة كاملة، حسِّيَّة ومعنويَّة، بأن يكون طاهر الفم والبدن والثياب، ويكون المكان الَّذي فيه القراءة والتلاوة طاهرًا ونظيفًا، وأن يكون القارئ جالساً مستقبلَ القبلة، في خشوع ووقار ما استطاع لذلك سبيلاً ﴿إِنَّهُ, لَقُرْءَ أَنْ كُرِيمٌ ﴿ الله فِي خَشُوعُ وَوَقَارُ مَا استطاع لذلك سبيلاً ﴿إِنَّهُ, لَقُرْءَ أَنْ كُرِيمٌ ﴿ الله فِي خَشُوعُ وَوَقَارُ مَا الله مِن مَنْ الله الواقعة : ٧٧-٨٠].

#### ثالثاً: التخلق بأخلاقه والعمل بأوامره ونواهيه :

فاجتهد أخي المسلم في فهم رسائل الله إليك في كتابه مخلصاً نيَّتك لله عزَّ وجلَّ عند تلاوتك أو سماعك له، ومعظّماً إيّاه بكلّ ما يجب له من التعظيم والتكريم، ومتدبراً ومتفكراً في معانيه، مجتهداً في تحقيقها والعمل بها وتبليغ الناس نورها ورسائلها.

#### والحمد لله رب العالمين



إنَّ مما لا شك فيه، أنَّ حياة الإنسان مليئة بالتساؤلات، منذ طفولته وحتى اكتمال نضجه، ومن بين هذه التساؤلات أسئلة خاصة لا تكفُّ عن الإلحاح بحثًا عن إجاباتها، حتى في أكثر اللحظات صفاء وسكينة.

إنها الأسئلة الوجودية التي قد يصل الحاحها في بعض الأحيان إلى أن توقع النفس الإنسانية في الحيرة والشكوك، ولريما تحرف الإنسان في فكره وسلوكه؛ ومن هنا تضرد القرآن الكريم في قدرته على الإجابة على تلك الأسئلة.

يأتي الكتاب الذي بين أيدينا ليقرر مشروعية تلك الأسئلة، وكيف أجاب عنها القرآن، فيبين أولا كيف عرَّف القرآن بنفسه، وكيف أجاب عن الأسئلة الوجودية الكبرى، وكيف عالج السلوكيات الخاطئة بخطابه الأخلاقي، وليعرِّف بمنهجه في الرد على المخالفين، ويبين حجية القرآن الكريم كمصدر تشريعي معجز شامل صالح لكل زمان ومكان، فهو الكتاب الخالد الذي: ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد﴾ [فصلت: ٤٢].

ثم يتحدث الكتاب عن موضوعات القرآن الكريم الكبري، ويبين كيف نفهم القرآن ونتعامل معه، لينتهي بنا إلى القول بأنه دستور حياة يدل على أنَّ الله تعالى لم يخلق الإنسان في هذه الدنيا سدى.

يأتي هذا الكتاب ضمن سلسلة السلوك والتزكية، التي تضم أربعة عشُر كتابًا بُنيَت وَفق طريقة التعلم الذاتي؛ لإكساب المسلم ما يحتاج إليه من معارف تُعينه على تهذيب نفسه وتزكيتها، بُغية الثبات على دين الله، والدعوة إليه ونشره بين الآخرين.



لتحميل هذا الكتاب وغيره من الكتب، من خلال متجر أصول:



